
Xavier Arque plana 1 

 

Kheiron - 1ª Parte 

La persona extendida en la era de los Agentes Artificiales 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Xavier Arque plana 2 

 

Índice 

Introducción.............................................................................................................................................4 
La Persona............................................................................................................................................... 5 
El Grupo....................................................................................................................................................6 
Las instituciones: cuando confiar ya no basta.....................................................................................9 
El conocimiento en el Grupo................................................................................................................10 
Tipos de instituciones: una taxonomía necesaria..............................................................................12 

Micro-instituciones: lo que emerge sin manual de instrucciones.......................................................13 
Instituciones: cuando los acuerdos se formalizan (pero siguen siendo orales).................................15 

Las instituciones orales también redistribuyen recursos............................................................. 18 
Super-instituciones: cuando la institución se independiza de la persona..........................................19 

El fin del contacto presencial obligatorio..................................................................................... 20 
Pirámides de poder y la lógica institucional.................................................................................21 

Meta-Instituciones: las instituciones que gobiernan a las instituciones.............................................23 
Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones demasiado potentes..................... 26 

Consecuencias sociales....................................................................................................................... 28 
El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la crisis...........................................................................29 
Detectando el futuro en las grietas del presente................................................................................30 

Características emergentes...............................................................................................................31 
Instituciones-Agente: ¿Prótesis inteligentes?¿Nueva dependencia?............................................. 32 
Volviendo a la persona: prisioneros y liberadores del sistema........................................................ 33 

El tercer componente: las relaciones.................................................................................................34 
Agentes. Beneficios-Peligros.............................................................................................................35 

Primer peligro: la complejidad opaca...........................................................................................36 
Segundo peligro: la obsolescencia del trabajo.................................................................................. 37 

El dilema del cambio: cambiar personas o cambiar instituciones...................................................38 
La asimetría insostenible................................................................................................................... 39 

Conclusión............................................................................................................................................. 41 

 

 

 

 

 

 



Xavier Arque plana 3 

 

En la mitología griega, Kheiron era un centauro singular. No representaba la fuerza ni el 
descontrol, sino el conocimiento, la enseñanza y la mediación. Era un ser híbrido: ni 
plenamente humano ni plenamente animal. Maestro de héroes y sanador, encarnaba una 
forma de inteligencia nacida de la tensión entre naturalezas distintas.  

Este libro utiliza su nombre como metáfora. 

Kheiron nombra aquí a una figura emergente aún difícil de definir: una forma de ser 
persona que no existe aislada, sino en simbiosis con instituciones, tecnologías y agentes 
artificiales. No se trata de una sustitución del ser humano ni de una fusión ingenua con la 
máquina, sino de una nueva configuración híbrida que redefine qué significa actuar, 
decidir, confiar y responsabilizarse en sociedades complejas. 

Pero antes de adentrarnos en esta transformación, conviene aclarar cómo está 
organizado este libro. 

La primera parte funciona como un mapa de ruta. Presenta, de forma condensada, las 
ideas fundamentales del argumento, con un objetivo claro: permitirte evaluar rápidamente 
si este enfoque te interesa. Si al terminar piensas que no es para ti, habrás invertido poco 
tiempo. Si decides continuar, ya contarás con un marco conceptual que hará mucho más 
provechosa la lectura. 

La segunda parte despliega ese mapa con calma. Allí se desarrollan los argumentos, los 
ejemplos históricos y contemporáneos, y el diálogo con otros pensadores que han 
explorado la relación entre persona, institución y tecnología. No es una repetición, sino 
una profundización. 

Este libro no ofrece respuestas cerradas. Intenta, más bien, nombrar un umbral: un 
punto de transición en el que las instituciones heredadas ya no bastan y las personas 
empiezan a habitar configuraciones que desbordan las categorías tradicionales. 

Como Kheiron, quizás ha llegado el momento de movernos en un espacio intermedio: 
fértil, incierto y difícil de gobernar. 

Como Kheiron, quizás no representamos el futuro ideal de la persona, sino la forma 
concreta y ambigua que esta adopta cuando ya no puede existir al margen de las 
instituciones, pero tampoco está dispuesta a disolverse en ellas. 

 



Xavier Arque plana 4 

 

Primera Parte 

Introducción 

Vivimos en una paradoja brutal. Nuestra sociedad contemporánea ha alcanzado niveles de 

prosperidad material, democrática, social y de desarrollo tecnológico sin precedentes históricos y, 

sin embargo, amplios sectores de la población experimentan formas agudas de exclusión, 

precariedad, sufrimiento y miseria. La observación de Dickens sobre su tiempo "era el mejor de 

los tiempos, era el peor de los tiempos"1 resulta inquietantemente vigente. Así que la pregunta 

que debería quitarnos el sueño es: ¿por qué? Porque a pesar de tantos avances, seguimos en 

parte como hace dos siglos. Este libro no tiene la solución. Nadie la tiene. Pero quiere ofrecer una 

manera diferente de mirar lo que nos pasa y sobre todo entender por qué nos pasa. 

Tres ideas vertebran este libro: 

1.​ La confianza. Sin ella, todo se desintegraría. Con ella, todo es posible.2 Es el pegamento 

social.  

2.​ La persona. Somos más que cuerpos aislados. Somos redes y vínculos.3 Tú no terminas 

en tu piel: te extiendes en tus relaciones, tu historia, tu entorno. 

3.​ Las instituciones. Son acuerdos, no siempre voluntarios, entre personas — idiomas, 

leyes, tradiciones, mercados, religiones, partidos, etc—. Son el aire que respiramos en 

sociedad sin darnos cuenta.4 Las instituciones amplían nuestras capacidades de acción 

colectiva, pero erosionan los vínculos de confianza.5 Nos organizan pero nos 

5 North, D. (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press. North, premio 
Nobel de Economía, analiza cómo las instituciones condicionan el desarrollo económico y social 

4 Searle, J. (1995). The Construction of Social Reality. Free Press. Searle explora cómo las instituciones sociales son 
construcciones humanas que, paradójicamente, nos parecen tan naturales como el aire que respiramos 
 

3 Clark, A. & Chalmers, D. (1998). "The Extended Mind". Analysis, 58(1), 7-19. Los autores proponen que la mente humana se 
extiende más allá de los límites del cráneo, incorporando herramientas y relaciones externas. 

 

2 Fukuyama, F. (1995). Trust: The Social Virtues and the Creation of Prosperity. Free Press. Fukuyama argumenta que la 
confianza es el capital social fundamental que determina la prosperidad de las naciones. 
 

1 Dickens, C. (1859). Historia de dos ciudades. "Era el mejor de los tiempos, era el peor de los tiempos, la edad de la 

sabiduría, y también de la locura..." 

 



Xavier Arque plana 5 

 

deshumanizan. Nos definen más de lo que pensamos. Nos moldean más de lo que 

creemos. 

Este libro se centra, por lo tanto, en las personas: cómo construyen sociedades y cómo el 

recurso a mediaciones institucionales condiciona tanto el tipo de sociedades que habitamos, 

como el tipo de sujetos que llegamos a ser. Y en el dilema: No podemos transformar la sociedad 

sin transformarnos, ni transformarnos sin alterar las instituciones que nos moldean. 

Es un círculo vicioso... o virtuoso, según cómo lo enfoquemos. 

La Persona 

​ ¿Qué es una persona? No el cuerpo que ves en el espejo. Eso es solo la parte más 

obvia. Una persona es algo mucho más extenso y complejo: la expresión viva de una Cultura 

Interior, una Cultura Exterior y las emociones que nacen en nuestras relaciones. 

La Cultura Interior es todo lo que has sido; tu pasado. Tu biografía convertida en filtro: tu 

genética, la familia que te tocó, el barrio donde creciste, los libros que leíste, las heridas que 

cicatrizaron mal, las lecciones que olvidaste. Es el sedimento de experiencias que condiciona 

cómo ves el mundo hoy. Es la forma en que tu pasado mira al presente. Es como miras, que 

imaginas y que no quieres o no puedes ver. 

La Cultura Exterior es todo lo que te rodea ahora y que te permite proyectar tu futuro 

posible. El trabajo que te desgasta o te motiva, la crisis económica que amenaza, el clima, la serie 

que todos comentan, la música que escuchas sin darte cuenta, las vacaciones, la bronca del 

vecino que se filtra a través de la pared, el paisaje, el escaparate de la tienda nueva. Es el ruido 

del presente que, quieras o no, influye en cada decisión que tomas. Es nuestro contexto; la suma 

de todos los presentes, que más o menos conscientemente influencian las decisiones que 

tomamos en el día a día, nos ayudan a prever el futuro y modifican nuestra Cultura Interior.  

​ Pero una persona no es solo memoria y contexto. La Inteligencia Emocional que 

te facilita gestionar los vínculos y las emociones frente a otros seres humanos es el tercer 

pilar. Cada vínculo que estableces —con hijos, pareja, amigos, enemigos— te define con un trazo 

más o menos grueso. Un ser humano sin vínculos emocionales profundos pierde parte esencial 

 



Xavier Arque plana 6 

 

de su identidad. Los vínculos sentimentales no son un añadido opcional: son parte constitutiva de 

lo que somos6. 

Entonces, ¿qué es una persona? Un ser humano condicionado —como mínimo— por un 

pasado que filtra cómo ve el presente  (Cultura Interior), una idea de futuro construida sobre un 

contexto presente (Cultura Exterior) y los vínculos que establece con otros (Inteligencia 

Emocional). Y aquí viene una consecuencia importante: si tu "yo" no termina en tu piel, tu 

identidad no excluye al otro y tu libertad tampoco acaba donde empieza la del otro. Tu historia, tu 

entorno y las otras personas: todo eso también eres tú y tú eres parte de los otros. Obviar tu 

entorno te limita. Limitar la libertad ajena limita la tuya propia porque el otro es parte de ti, de tu 

contexto y de tu historia. En sociedad estamos entrelazados. Entrelazados por lazos de confianza 

entre las personas y por lazos utilitarios con las Instituciones. 

El Grupo 

Somos seres sociales no por cultura, sino por biología7. No es una elección: está inscrito 

en nuestro código genético. Esta característica nos empuja irresistiblemente a buscar el contacto 

con otros humanos, a formar parejas, a vivir en grupo, a construir comunidad. Y la herramienta 

fundamental para establecer ese contacto es la comunicación. 

La comunicación es mucho más que intercambiar palabras. Es un flujo constante y 

multidimensional de información: gestos, tonos de voz, miradas, silencios, posturas corporales. 

Transmitimos y recibimos señales continuamente, a menudo sin darnos cuenta, en un proceso de 

lectura mutua que resulta esencial para nuestra supervivencia social. Pero aquí surge una tensión 

fundamental. Necesitamos a los otros, sí, pero no podemos confiar ciegamente en ellos. La 

socialización humana no es ingenua: a través de la comunicación recabamos datos e impresiones 

sobre las personas que nos rodean porque la experiencia —tanto individual como evolutiva— nos 

ha enseñado dolorosamente que algunos seres humanos pueden representar un peligro real para 

7p.196 “Como para muchos antropoides, también para los seres humanos la convivencia en grupos tenia una indispensable 
función de supervivencia.”Norbert Elias. La Sociedad de los individuos. Edi. Peninsula. Barcelona 

 

6 p.84 Sin los demás, el hombre desbarata su naturaleza, pierde su pensamiento y su conducta más genuina y simplemente 
sucumbe y se enajena. Esto lo hemos visto en los seres humanos aislados a los pocos años tras el nacimiento, o 
conviviendo con primates en la selva. Francisco Mora. Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Alianza Editorial. 
Madrid 2007 

 

 



Xavier Arque plana 7 

 

nosotros. Así que desconfiamos instintivamente de lo nuevo, de lo desconocido. Es un 

mecanismo de defensa tan antiguo como nuestra especie8. 

​ ¿Cómo resolvemos esta paradoja entre necesidad y cautela? ¿Cómo determinamos 

si es seguro confiar en ese otro ser humano que tenemos enfrente? La respuesta está en cómo 

procesamos toda esa información que la comunicación nos proporciona. Utilizamos un proceso 

complejo de análisis que opera a dos niveles simultáneos: la inteligencia racional y la emocional9. 

El cerebro evalúa la coherencia lógica del discurso, detecta contradicciones, analiza patrones. El 

corazón lee las emociones, capta la sinceridad o la falsedad, intuye intenciones ocultas. Esta 

doble lectura —analítica e intuitiva— de lo que el otro comunica nos permite conocer, o al menos 

intuir con cierta precisión, cómo son las otras personas y determinar en qué medida podemos 

depositar nuestra confianza en ellas. 

Y aquí está el núcleo fundamental de todo vínculo social: la comunicación genera 

conocimiento –tanto racional como emocional-, el conocimiento posibilita la confianza, y la 

confianza es lo que nos permite establecer lazos de cooperación10. Esta cadena nos permite 

anticipar las acciones y reacciones de otros seres humanos11 un conocimiento que se vuelve 

absolutamente imprescindible cuando nuestra propia biología nos reclama la convivencia en 

grupo12. Y la confianza nos posibilita trabajar juntos, coordinar esfuerzos, compartir recursos, 

12Bachmann, R (2001). "Trust, Power and Control in Transorganizational Relations". Organization Studies.22(2) 337–365. 
 

11Pag.89 “La capacidad que una persona tiene para intuir o representar en su propio cerebro o en su mente la perspectiva 
psicologica que tiene la otra persona le permite predecir la conducta de los otros.”F. Mora. Neurocultura. Una cultura 
basada en el cerebro. Alianza Editorial. Madrid 2007 

 

10  p.37 “Para descubrir lo que las personas piensan que son, lo que creen que están haciendo y con que propósito piensan 
ellas que lo están haciendo, es necesario lograr una familiaridad operativa con los marcos de significado en los que ellos 
viven sus vidas. Esto no tiene nada que ver con el hecho de sentir lo que los otros sienten o de pensar lo que los otros 
piensan, lo cual es imposible”. Clifford Geertz. Reflexiones Antropológicas sobre temas filosóficos. Edi. Paidos. Barcelona 
2002. 

9  Pag.13 “From a purely practical point of view we need an analytical and an intuitive mind to get by day-in day-out. Without 
two minds life would be so effortful and demanding that we’d end up being unable to function, overwhelmed by the 
number, range and complexity of the tasks we face.” Eugene Sadler. The intuitive mind. A John Wiley & Sons, Ltd. 
Publication. 

8p.91 “En el difícil proceso, de esos pocos millones de años que ha durado la hominización, la homogeneidad y cohesión 
social ha debido tener un gran valor de supervivencia. Esto quiere decir que todo aquello que está fuera del grupo y el 
más inmediato entorno y además es diferente, es considerado rompedor y generador de desconfianza y agresión, muy 
particularmente otros seres humanos, (...) La diferencia vista así siempre ha creado agresión y violencia por la simple 
razón evolutiva de que produce inseguridad y desafia la supervivencia. Estos son codigos cerebrales que posiblemente 
se hayan grabados a fuego en el cerebro.”Francisco Mora. Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Alianza 
Editorial. Madrid 2007 

 

 



Xavier Arque plana 8 

 

adoptar conductas altruistas que a primera vista parecen ir contra nuestro interés individual. Es 

precisamente en ese momento -cuando la confianza permite la cooperación- cuando dejamos de 

ser individuos aislados y nos convertimos en algo cualitativamente diferente. Ese "algo diferente" 

es un grupo. Y el grupo —ese entramado de comunicaciones y confianzas mutuas— es la semilla 

de toda sociedad. 

La sociedad no surge de contratos abstractos ni de imposiciones externas, sino de la 

confianza fruto del conocimiento mutuo, y ese conocimiento solo es posible gracias a la 

comunicación13. Cuando la comunicación se distorsiona y la confianza se erosiona, las 

sociedades solo se sostienen mediante la presión y la fuerza14. Sin confianza, no hay verdadera 

sociedad. Solo hay control. Individuos vigilados. 

Las instituciones: cuando confiar ya no basta 

Pero hay un problema inevitable de escala. Cuando el grupo crece, la confianza 

interpersonal directa se vuelve matemáticamente imposible15. Nadie puede conocer íntimamente 

a cientos de personas, y mucho menos a miles. ¿Cómo satisfacer entonces las necesidades 

básicas del grupo —alimentarse, divertirse, descansar, cuidarse— cuando ya no todos se 

conocen? 

La respuesta humana a este dilema universal tiene un nombre: instituciones. 

Una institución es, en esencia, un acuerdo entre personas para facilitar su organización sin 

necesidad de conocerse íntimamente16. Es un intermediario virtual que permite coordinar 

acciones entre extraños. Piénsalo: el idioma es una institución que permite comunicarnos sin 

16 Douglass North (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press. North 
define las instituciones como "las reglas del juego en una sociedad" que estructuran los incentivos en el intercambio 
humano. 
 

15Robin Dunbar (1992). "Neocortex size as a constraint on group size in primates". Journal of Human Evolution, 22(6): 
469-493. Dunbar establece que el número de relaciones sociales estables que un humano puede mantener está limitado a 
aproximadamente 150 personas.. 

14 Zak, P. J., and Knack, S. (2001) Trust and growth. Economic Journal,111: 295-321. Published by: Wiley on behalf of the 
Royal Economic Society. - Morgan, Robert; Hunt, S. (July 1994). "The Commitment-Trust Theory of Relationship 
Marketing". The Journal of Marketing. 58 (3): 20–38. doi:10.2307/1252308. 

13Como dijo F. Douglass: “Mankind are not held together by lies. Trust is the foundation of society. Where there is no truth, 
there can be no trust, and where there is no trust, there can be no society. Where there is society, there is trust, and 
where there is trust, there is something upon which it is supported.” Frederick Douglass, "Our Composite Nationality" (7 
December 1869), Boston, Massachusetts 

 

 



Xavier Arque plana 9 

 

necesidad de inventar un código privado cada vez. Un mercado es una institución que permite 

comerciar sin tener que confiar ciegamente en cada vendedor.17 El matrimonio regula la vida en 

pareja mediante normas socialmente acordadas. Los tabúes controlan comportamientos sin 

necesidad de policías en cada esquina. La monarquía facilita el ejercicio del poder mediante 

rituales compartidos. La religión estructura nuestra relación con lo desconocido. 

Cada institución es una solución elegante a un problema de coordinación social. Pero aquí 

viene lo fascinante: puesto que las instituciones intermedian entre las personas, inevitablemente 

condicionan la comunicación y el comportamiento de esas personas. Y no de manera trivial. Al 

condicionar la comunicación y el comportamiento, modifican los vínculos de confianza y la 

percepción del otro. 

Como observó Norbert Elias, seres humanos biológicamente idénticos, viviendo en 

entornos similares, actuarán de maneras radicalmente diferentes si tienen instituciones 

diferentes18 . Un grupo de personas en la India medieval, otro en la China del mismo periodo y 

otro en la Barcelona contemporánea son, biológicamente, el mismo animal. Pero las instituciones 

que median sus relaciones crean sociedades —y personas— completamente distintas. 

Las instituciones no solo organizan sociedades. Moldean quiénes somos19.  

El conocimiento en el Grupo 

Las relaciones son la materia prima de la vida en grupo. No solo nos permiten adaptarnos, 

sino que nos devuelven un espejo en el que descubrimos quiénes somos. Cuando nos 

relacionamos, aprendemos de los otros… pero también de nosotros mismos, porque en la mirada 

19 Mary Douglas (1986). How Institutions Think. Syracuse University Press. Douglas argumenta que las instituciones no solo 
coordinan acciones, sino que moldean fundamentalmente la cognición y la identidad de los individuos 
. 

18“La sociedad somos todos nosotros, es la reunión de muchas personas. Pero la reunión de muchas personas, forma en la 
India o en China un tipo de sociedad muy distinto al que forma en Barcelona o en Suiza; la sociedad medieval que en el siglo 
XII formaba en Europa un conjunto de personas particulares era distinta a la del siglo XVI o a la del siglo XX.” Norbert Elias. 
“La Sociedad de los individuos” 
 

17 Avner Greif (2006). Institutions and the Path to the Modern Economy: Lessons from Medieval Trade. Cambridge Unive. 
Press. Greif analiza cómo las instituciones mercantiles permitieron el comercio entre extraños en la Edad Media. 
 

 



Xavier Arque plana 10 

 

del otro se esboza parte de nuestra identidad20.  Como recuerda Mary O. Wiemann, sin 

diferencias no hay comparación, y sin comparación no hay conocimiento ni vida21. 

 Pero cuando introducimos una institución como intermediaria, algo se pierde en el 

proceso. La institución filtra y gestiona parte del conocimiento racional de las relaciones. Al 

hacerlo, aleja físicamente a las personas: ya no es necesario el contacto directo para gestionar 

aspectos de la convivencia. La eficiencia aumenta, pero disminuye el conocimiento del otro, se 

condiciona la manera de imaginar cómo es, y con ello el grado de confianza que le otorgamos. 

Con menos contacto, confiamos menos y la diversidad de experiencias se reduce a un protocolo 

estandarizado22.  

Un ejemplo doméstico lo ilustra perfectamente:  

Imagina que eres el encargado de despertar a tu familia cada mañana. Al hacerlo, ves 

cómo reacciona cada persona: quién necesita un “buenos días” suave, quién responde solo a un 

café en la mano y quién se levanta con energía militar. Ese pequeño ritual te da un conocimiento 

íntimo y ajusta tus vínculos. Aprendes cómo son y cómo debes actuar con cada uno. Es 

conocimiento tácito, acumulativo, valioso. Ahora imagina que estableces la norma: "A las siete, 

cuando suene el reloj, todo el mundo se levanta" y compras un despertador para cada uno. Has 

creado una institución simple pero efectiva —es decir, institucionalizas el proceso creando una 

norma—. Esto te libera de la tarea de ir despertando a todo el mundo, cierto. Pero también te 

priva de ese conocimiento íntimo y cotidiano sobre los otros y sobre ti mismo que cada mañana 

construías.  

22​ - p.74 “Un organismo no se desarrolla de manera normal a menos que esté expuesto a determinadas experiencias. 
Estructuras de la Mente” Howard Gardner. FCE Mexico 1994. - Como indica el Doctor Bruce Lipton “Los procesos de 
crecimiento requieren un intercambio libre de información con el medio, la protección requiere el cierre completo del 
sistema. Una respuesta de protección mantenida inhibe la producción de energía necesaria para la vida.” “Lo que 
pensamos varía nuestra biología” Bruce Lipton, doctor en Medicina, investigador en biología celular. Entrevista realizada 
por Ima Sanchís y publicada en La Vanguardia 09/09/2011 

 

21  Pàg. 101 Cuando queremos establecer comunicación con alguien, cuando queremos relacionarnos, tenemos que conocer 
a esa persona y esa persona tiene que conocer quienes somos. “La forma en que ambos lograremos este primer 
conocimiento es a través de la autopresentación que nos permite vernos y compararnos con el otro. Ver las diferencias y 
similitudes respecto a uno mismo, y es una manera de comparar, valorar e interesarse en comunicarse. Yo puedo 
quererme mucho, pero si me encuentro con mi doble exacto, en todos los aspectos, no necesitare comunicarme con él, 
pues ya lo sabre todo de él y nada me aportará. Sin diferencias, no hay comparación, no hay cambio, no hay 
conocimiento, no hay vida”. Mary O. Wiemann. La Comunicación en las Relaciones Interpersonales. Edi. UOC Aresta. 
2011 

 

20p.66. “El otro cuando es reconocido como persona, impone su limitación al yo por el solo hecho de su existencia como otro 
personal. El yo que toma en serio la alteridad y la personalidad del otro, debe dejarse destronar, debe renunciar a su 
papel de centro exclusivo del universo”. Josep Maria Coll Alemany. La relación interpersonal. Fundación Emmanuel 
Mounier. Colección Persona.Salamanca 2010 

 

 



Xavier Arque plana 11 

 

​ ¿Compensa el intercambio? Casi siempre, sí. El conocimiento que aporta el 

contacto directo cara a cara en muchas situaciones es mínimo comparado con el tiempo que nos 

ahorra la institución. Además, institucionalizar nos permite planificar mejor el futuro, reducir 

incertidumbres, coordinar acciones complejas23.  

Pero hay un coste oculto que se acumula silenciosamente. 

Si en nuestra vida social vamos añadiendo capas y más capas de instituciones —una para 

el dinero, otra para la educación, otra para la justicia, otra para el amor, otra para el ocio— al final 

perdemos completamente el conocimiento directo de las otras personas que conviven en nuestra 

sociedad. Y cuando desaparece el conocimiento, la confianza se desvanece con él. 

Entonces ocurre algo paradójico: a medida que la confianza interpersonal se erosiona, la 

institución se convierte en el pegamento del grupo, pues todo grupo sigue necesitando lazos de 

confianza. Ya no confiamos en las personas, cierto, ahora confiamos en el sistema. La institución 

facilita la vida en común, define al grupo y articula un mundo de significados compartidos24. 

Pasamos de "confío en ti" a "confío en que el contrato/ley se cumplirá". 

​

Hemos resuelto el problema de la coordinación masiva, pero hemos creado sociedades de 

extraños que conviven sin conocerse. Y la pregunta inquietante es: ¿cuántas capas institucionales 

puede soportar una sociedad antes de que el tejido de confianzas interpersonales se rompa por 

completo? 

Tipos de instituciones: una taxonomía necesaria 

No todas las instituciones son iguales. Su impacto, alcance y peligros varían 

enormemente. Aun así, ciertos patrones permiten identificar grandes tipos que ayudan a entender 

cómo evoluciona una sociedad. 

Propongo una clasificación en cuatro niveles: micro-instituciones, instituciones, 

super-instituciones y meta-instituciones. No es una jerarquía de valor, sino de complejidad y 

24      P105 “lo que constituye una comunidad cultural no es solo el compartir creencias acerca de como  son las personas y el 
mundo o acerca de cómo valorar las cosas.(…) hay algo que puede ser igual de importante para lograr la coherencia de 
una cultura, y es la existencia de procedimientos interpretativos que nos permitan juzgar las diversas construcciones de 
la realidad que son inevitables en cualquier sociedad.” J. Bruner. Actos de Significado. Ed Alianza Editorial. Madrid 1991 

23​ p.21 “Intuitions are invaluable early warning signals and filtering devices that can be combined with analysis to project 
the future and plan ahead”. Eugene Sadler. The intuitive mind. A John Wiley & Sons, Ltd. Publication. 

 

 



Xavier Arque plana 12 

 

escala. Cada nivel surge cuando el anterior alcanza sus límites de coordinación. Cada nivel 

institucional, al resolver un problema, crea nuevas posibilidades… pero también nuevos límites. 

Y así, la historia humana puede leerse como una expansión progresiva de instituciones que 

aumentan nuestra escala de cooperación, al tiempo que modifican nuestra forma de ser. 

Micro-instituciones: lo que emerge sin manual de instrucciones 

Las micro-instituciones son acuerdos subjetivos y no formalizados. Nadie los escribió en 

un código legal ni los registró ante notario. Son pactos orales, implícitos, a veces incluso 

inconscientes, que afectan a grupos muy pequeños de personas en espacios reducidos: familias, 

clanes de cazadores-recolectores, grupos de amigos25. Están en nuestra genética y por lo tanto, 

en mayor o menor medida, en muchos animales. 

El ejemplo arquetípico es el lenguaje. 

Nadie nos entrega un manual detallado de cómo hablar. Los bebés (e incluso algunos 

animales) lo aprenden por proximidad a otro ser que ya lo utiliza.  

Otras micro-instituciones igualmente potentes: 

●​ El juego infantil: los niños pequeños y los cachorros de muchos animales establecen 

reglas implícitas cuando juegan (turnos, límites de la violencia aceptable, señales de que 

"esto es juego"). Nadie les enseña formalmente estas reglas, emergen en la interacción. 

●​ Los gestos de reciprocidad: la norma no escrita de devolver favores, de ayudar a quien 

te ayudó, de compartir con quien compartió contigo. Es una institución tan antigua como 

nuestra especie. 

●​ El contacto visual y la proxémica: las reglas sobre cuándo es apropiado mirar a los ojos, 

cuánta distancia física mantener según el tipo de relación. Varían culturalmente, pero 

siempre están presentes. 

25 Robin Dunbar (1996). Grooming, Gossip, and the Evolution of Language. Harvard University Press. Dunbar argumenta que 

el lenguaje evolucionó como una forma de "grooming vocal" para mantener cohesión en grupos pequeños. 

 



Xavier Arque plana 13 

 

●​ Las relaciones paterno-filiales: el cuidado parental no es solo instinto biológico, también 

es institucional. Cada cultura tiene normas implícitas sobre cómo se debe criar o cuidar, 

aunque no estén escritas en ningún manual. 

●​ La cooperación espontánea o el sentimiento de lealtad entre amigos: ese impulso de 

ayudar sin que te lo pidan, de anticipar necesidades, de ofrecer apoyo. No hay contrato 

formal, pero hay expectativas mutuas claras. 

Pero que sean "micro" no significa que sean menores o triviales. Al contrario: estas 

instituciones naturales son las más poderosas y fundamentales de todas. Son la base que permite 

percibir la realidad26, construir un grupo y una cultura. Como indica Jerome Bruner, "los seres 

humanos, al interactuar entre sí, crean un sentido de lo canónico y lo ordinario que se constituye 

en un telón de fondo sobre el que poder interpretar y narrar el significado de lo inusual, de aquello 

que se desvía de los estados 'normales' en la condición humana”27. 

Sin micro-instituciones, ninguna institución formal puede sostenerse. Puedes tener las 

mejores leyes del mundo, pero si las personas no tienen la capacidad básica de cooperar, confiar 

y comunicarse informalmente, el sistema colapsa. Las micro-instituciones son el sistema 

operativo sobre el que se ejecuta todo lo demás. 

Instituciones: cuando los acuerdos se formalizan (pero siguen siendo orales) 

Cuando un grupo crece más allá del círculo de conocidos directos, las micro-instituciones 

resultan insuficientes. Si el grupo alcanza un determinado número de miembros o vive disperso 

por un espacio geográfico muy amplio, simplemente no hay tiempo suficiente para hablar con 

todo el mundo. 

27p.82. Jerome Bruner. Actos de Significado. Ed Alianza Editorial. Madrid 1991. Bruner explica cómo las interacciones 
humanas cotidianas generan significado y estructura cultural sin necesidad de normas formalizadas. 

26  Benjamin Lee Whorf (1956). Language, Thought, and Reality. MIT Press. La hipótesis Sapir-Whorf sugiere que la estructura 
del lenguaje condiciona la manera en que percibimos y conceptualizamos la realidad. 

 



Xavier Arque plana 14 

 

Surge entonces la necesidad de explicitar y formalizar los acuerdos de manera oral28. Es 

necesario crear normas transmitidas verbalmente y habilitar espacios de comunicación social 

donde se puedan explicar los usos y las tradiciones que rigen ese grupo. Para que los grandes 

grupos se organicen las personas acordamos normas, leyes orales, usos y técnicas que se 

transmiten de boca en boca, de generación en generación29. Aquí aparecen las instituciones 

propiamente dichas: leyes orales, códigos de honor verbalmente transmitidos, tradiciones 

explicadas, rituales con procedimientos establecidos, técnicas artesanales o de producción. Son 

acuerdos explícitos que se memorizan, se recitan, se cuentan, y que coordinan a decenas, 

cientos o incluso miles de personas que pueden no conocerse entre sí. Requieren que alguien las 

recuerde y las transmita: ancianos, maestros, bardos, sacerdotes, jueces que memorizan 

precedentes30 o simplemente amigos que explican las maneras de actuar en un grupo o familiares 

que transmiten las tradiciones de esa familia. 

El gran cambio frente a las micro-instituciones es que ahora el acuerdo se explicita 

verbalmente, se formaliza en el lenguaje. Ya no es algo que simplemente "se hace" de manera 

implícita, sino algo que "se dice" que debe hacerse. La norma se puede enunciar, explicar a los 

forasteros, enseñar deliberadamente a los jóvenes o incluso imponer. 

El precio de esta formalización oral es claro: las relaciones directas con las otras personas 

del grupo ya no son tan necesarias. Pero también facilita establecer relaciones con otros grupos. 

Podemos compararnos, aprender y definir maneras particulares de ver el mundo.  La 

tradición se explicita como ley oral y se comparte. La experiencia se convierte en técnica 

transmisible. 

Con estos cambios, el conocer qué podemos o no hacer en el grupo ya no depende tanto 

del conocimiento íntimo de las personas, como del conocimiento de lo que las normas permiten y 

los roles que se establecen. En general, es más importante conocer la norma que conocer 

30 Jan Vansina (1985). Oral Tradition as History. University of Wisconsin Press. Vansina documenta cómo sociedades sin 
escritura han mantenido historias, genealogías y leyes complejas mediante transmisión oral durante siglos, con especialistas 
encargados de su preservación. 

29 Walter Ong (1982). Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. Methuen. Ong analiza cómo las culturas orales 
desarrollan técnicas mnemotécnicas sofisticadas y cómo la transmisión oral condiciona el tipo de conocimiento que puede 
preservarse. 
 

28 Douglass North (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press. North 
distingue entre instituciones formales (leyes escritas) e informales (normas sociales transmitidas oralmente), aunque ambas 
estructuran el comportamiento humano. 
 

 



Xavier Arque plana 15 

 

personalmente a quien la enuncia. Este hecho facilita la expansión y mejora de las normas, pero 

debilita la confianza interpersonal directa.  

Personas e instituciones empiezan a validarse mutuamente. Cuando la norma se explicita 

verbalmente, la sociedad empieza a diferenciarse de manera más marcada. La posición social ya 

no viene determinada únicamente por la experiencia y las capacidades de la persona. La posición 

y vinculación de las personas con las instituciones orales se vuelve un aspecto crucial. Se hace lo 

que una persona indica no porque sea muy inteligente o muy fuerte, sino porque es el portavoz de 

la ley, el sacerdote que conoce los rituales, el anciano que recuerda las tradiciones, el bardo que 

canta las genealogías31. El cargo da prestigio a la persona y la persona está interesada en dar 

prestigio a su cargo mediante la correcta ejecución del nuevo rol. 

Un ejemplo ilustra perfectamente esta transformación: 

Imaginemos un grupo de cazadores o un clan pequeño. En estos grupos, donde 

predominan las micro-instituciones, una persona con mucha experiencia o mucha fuerza puede 

liderar el grupo. Y mientras sea el más fuerte, experimentado o siga tocado por los dioses, seguirá 

siendo el líder. El líder responde frente a los demás directamente y los demás le eligen o lo siguen 

porque lo conocen y valoran su experiencia, fuerza u otras características. 

Ahora imaginemos un entorno con instituciones orales formalizadas: una tribu numerosa o 

un grupo extenso. Allí también puede surgir una persona que por su fuerza, experiencia o porque 

los dioses le hayan elegido, pretenda liderar al grupo. Pero ahora, cuando se acepta su liderazgo, 

se crea todo un ritual oral de paso para insertar a esa persona en una institución de caudillaje 

transmitida verbalmente, por ejemplo la realeza. Se recitan fórmulas, se enuncian juramentos, se 

cantan genealogías que conectan al nuevo líder con antiguos reyes. Se investirá a la persona con 

un cargo mediante palabras rituales: "Ahora eres el Rey. ¡Viva el Rey!". La persona pasa a ser El 

Rey. 

Seguiremos estando frente a una persona concreta —un líder que manda porque es fuerte, 

inteligente o ha sido tocado por los dioses— pero ahora, además, lo hará investido como Rey. Y 

31  Marshall Sahlins (1963). "Poor Man, Rich Man, Big-Man, Chief: Political Types in Melanesia and Polynesia". 

Comparative Studies in Society and History, 5(3): 285-303. Sahlins analiza cómo en sociedades tribales la autoridad se 

legitima mediante rituales verbales y el control del discurso ceremonial. 

 



Xavier Arque plana 16 

 

se vuelve tanto o más importante el hecho de que haya sido proclamado Rey según las fórmulas 

correctas32, como la persona que es. 

Además, ahora, en general, la persona ya no responde frente a los demás directamente. 

Hay intermediarios que conocen las leyes orales, soldados que protegen la institución, sacerdotes 

que recitan los precedentes, ancianos que recuerdan cómo se ha hecho siempre33. Y el líder, 

aunque se vuelva débil o ignorante, si las fórmulas se siguen recitando en su favor, si los rituales 

orales le siguen legitimando, seguirá en el cargo. Entre el líder y las personas hemos añadido unas 

instituciones orales que facilitan la gestión, pero dificultan el conocimiento personal directo. 

Las instituciones orales también redistribuyen recursos 

La aparición de instituciones orales formalizadas implica algo más: la amplificación de las 

diferencias en el reparto de los recursos de una sociedad. Por el mero hecho de haber sido 

proclamado rey, o consagrado sacerdote, o nombrado juez, esa figura accede a una porción 

mayor de los recursos. La posición institucional, expresada verbalmente y reconocida por el 

grupo, justifica y legitima la desigualdad material34 porque esas personas/instituciones validan o 

dan sentido al grupo y por esto son importantes. Son mucho más que una persona individual; e.g. 

es el Rey de todos! 

Las instituciones orales tienen ventajas evidentes sobre las micro-instituciones: permiten 

cierta escala, coordinar grupos más grandes, generar previsibilidad mediante normas explícitas. 

Este es el estadio de las grandes sociedades tribales, las primeras estructuras religiosas con 

sacerdotes especializados, las primeras transmisiones de las técnicas agrícolas, de manufactura 

o del arte, los sistemas de linajes y genealogías orales, los códigos de honor verbalmente 

34 Pierre Bourdieu (1991). Language and Symbolic Power. Harvard University Press. Bourdieu argumenta que el 
control del "discurso legítimo" —quién puede hablar con autoridad— es un mecanismo fundamental de reproducción de 
desigualdades sociales. 

33 Pierre Bourdieu (1991). Language and Symbolic Power. Harvard University Press. Bourdieu argumenta que el 
control del "discurso legítimo" —quién puede hablar con autoridad— es un mecanismo fundamental de reproducción de 
desigualdades sociales. 

32 Jack Goody (1987). The Interface Between the Written and the Oral. Cambridge University Press. Goody estudia 
cómo los rituales de investidura en sociedades orales dependen crucialmente de la correcta enunciación de fórmulas 
verbales específicas. 

 



Xavier Arque plana 17 

 

transmitidos, las tradiciones. Estamos ante grupos o sociedades que pueden coordinar a miles de 

personas mediante la palabra hablada, pero que todavía dependen completamente de la memoria 

humana y de la transmisión oral directa. 

En resumen, las instituciones son el primer estadio formalizable de la sociedad: funcionan 

porque las personas acuerdan y respetan normas compartidas oralmente. Son la base de la 

cooperación y de la cohesión social, aunque limitadas en alcance y permanencia. 

Super-instituciones: cuando la institución se independiza de la persona 

Hemos visto cómo las micro-instituciones emergen orgánicamente de la interacción, y 

cómo las instituciones orales formalizan acuerdos mediante la palabra hablada. Pero ambas 

dependen de la presencia humana: alguien tiene que estar ahí para transmitir, para recordar, para 

recitar. 

Las super-instituciones rompen esta dependencia de manera radical: la institución se 

plasma en un soporte físico y se vuelve potencialmente inmortal. 

El ejemplo arquetípico —y quizás el más revolucionario— es la escritura35. 

La escritura no es solo una técnica de anotación y desciframiento. Para escribir fue 

necesario "aislar" el pensamiento, convertirlo en un objeto reproducible mediante 

imágenes-recordatorio: pictogramas. Al crear un pictograma, el ser humano tiene ante sí parte de 

su pensamiento externalizado, objetivado36. 

A partir de este momento se vuelve posible una segunda operación revolucionaria: 

empezar a separar el pictograma del objeto al que designa. Símbolo y significado se pueden 

diferenciar. Al final de este proceso, el sistema gráfico se convierte en una escritura de palabras37. 

37Walter Ong (1982). Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. Methuen, p. 78-116. Ong analiza cómo la escritura 
reestructura la conciencia y permite operaciones cognitivas imposibles en culturas puramente orales. 

36 C. S. Peirce, Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Vol. 2 (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1960), p. 
228. 

35Jack Goody (1986). The Logic of Writing and the Organization of Society. Cambridge University Press. Goody argumenta 
que la escritura no es solo una tecnología de registro, sino que transforma fundamentalmente la organización social y 
cognitiva de las sociedades. 

 



Xavier Arque plana 18 

 

El ser humano no solo puede conservar por escrito su pensamiento, además dispone de una 

herramienta para generar símbolos y significados que comienza a independizarse de la persona. 

Cualquiera —instituciones incluidas— puede apropiarse de la creación de significados para los 

símbolos que una sociedad utiliza en su comunicación. 

El fin del contacto presencial obligatorio 

En las sociedades basadas en instituciones orales, la distancia emocional entre personas 

tiene un límite natural: sigue siendo imprescindible el contacto presencial. La oralidad implica que 

para conocer las normas y tradiciones del grupo, las propias personas han de transmitirlas y 

explicarlas. Siempre, en algún momento y lugar, las personas que forman el grupo o sus 

representantes deben reunirse para actualizar sus relatos y compartir experiencias. Hay un cable 

físico que conecta a las personas: la voz humana viajando por el aire. 

Del mismo modo, el reparto desigual de recursos no puede sobrepasar cierto límite 

porque, a pesar de estar investida de una institución, la persona sigue siendo parte visible del 

grupo y necesita del contacto con otros miembros. En sociedades orales, la comparación con los 

otros es fácil y la diferencia no puede ser tan grande sin justificarse mediante violencia. 

Pero con las super-instituciones todo cambia. Al objetivarse la institución sobre un soporte 

físico —un libro, una estela, una tabla de arcilla— ya no se necesita ninguna persona específica 

para acceder a este conocimiento o para llevarlo a otro lugar. Antes, lo importante era la figura de 

la persona que tenía los conocimientos o el cargo, y el objeto era una herramienta para ayudar en 

su interpretación. En las super-instituciones, lo importante es el objeto donde se ha depositado el 

conocimiento, y la persona se convierte en una herramienta para ayudar en su interpretación. El 

contacto directo entre personas ya no es necesario. Del conocimiento subjetivo, vivo y dinámico 

que tiene una persona en un entorno de instituciones orales, pasamos a un conocimiento 

estático, grabado en algún soporte, que puede ser transportado y compartido sin las variaciones 

inherentes a la transmisión oral38.  

38 Havelock, Eric (1963). Preface to Plato. Harvard University Press.→ Havelock examina la transición de la oralidad a la 
escritura en la Grecia antigua y cómo la alfabetización transformó la memoria colectiva y el poder cultural. 

 



Xavier Arque plana 19 

 

Pirámides de poder y la lógica institucional 

En las super-instituciones, la importancia de una persona deriva de la institución que 

representa, no al revés. Ya no se necesitan grandes héroes para justificar una institución: la 

institución se justifica por su función entre las otras instituciones. Cuando una institución delega 

parte de su función en un cargo subordinado, está creando una jerarquía. La sociedad adopta 

forma piramidal39. 

Un ejemplo: el mayordomo del Rey es importante porque el Rey lo es. El Rey es 

importante porque representa la monarquía. La monarquía es importante porque representa al 

Estado. Cada institución aumenta su poder creando redes de instituciones subordinadas, como 

raíces que se infiltran en la sociedad. Cuantas más raíces, más inamovible la institución principal. 

Y obviamente, cuanto más grande sea una institución, más recursos necesitará y más rápido los 

consumirá. Peor aún, las super-instituciones alteran radicalmente cómo se distribuyen los 

recursos en una sociedad. 

Cuando una sociedad despliega super-instituciones, la asignación de recursos ya no va a 

la persona sino a la institución: el ejército, el estado, el gremio, la monarquía, el senado, la 

corporación, la iglesia. Y es la institución quien decide cómo distribuir esos recursos 

internamente. Se complica enormemente para las personas de un grupo, poder determinar dónde 

van los recursos y cómo se distribuyen40. Y puesto que es difícil de controlar, toda institución que 

necesite recursos, sin un buen control, tiene tendencia a convertirse en una máquina de 

depredación de recursos. 

Otro aspecto crucial de una sociedad con super instituciones es conceptual. Si se asume 

que un texto —que es tan solo una creación humana— tiene símbolos con un significado 

40James C. Scott (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale 
University Press. Scott documenta cómo las instituciones estatales modernas hacen opaco y difícil de rastrear el flujo de 
recursos mediante capas burocráticas. 

39 Max Weber (1922). Economía y Sociedad. Weber analiza cómo la dominación legal-racional, basada en instituciones 
escritas y burocracias, genera estructuras jerárquicas piramidales características de los estados modernos. 

 



Xavier Arque plana 20 

 

determinado, es fácil extrapolar que la realidad que nos rodea también pueden ser símbolos con 

un significado determinado41. 

El mundo es visto no solo como algo dado, sino como una creación que puede 

descifrarse, como si se tratara de una escritura. Todo puede ser interpretado y pueden asignarse 

significados a símbolos arbitrarios. La escritura y la alfabetización generan un gran cambio no 

solo en la manera de ver el mundo sino en la manera de ser persona en ese mundo42. 

Las super-instituciones permiten superar los límites de la tribu. Pueden asimilar a otros 

grupos, abarcar grandes territorios, gestionar imperios que coordinan a millones de personas que 

nunca se conocerán. Las leyes escritas viajan en tablillas. Los edictos imperiales se copian y 

distribuyen. Los textos sagrados unifican creencias a miles de kilómetros de distancia. La 

burocracia registra, clasifica, controla. Todo sin que las personas necesiten verse las caras. 

Hemos ganado escala. Con las super-instituciones podemos gestionar grandes grupos, 

naciones, imperios. Pero hemos perdido algo esencial: el vínculo humano directo que permitía la 

confianza interpersonal. En una sociedad de super-instituciones, confiamos en sistemas 

abstractos, en jerarquías impersonales, en textos sagrados, en leyes. Ya no confiamos tanto en 

las personas como en las Instituciones. Las super-instituciones son tan efectivas en la gestión de 

los grandes grupos que proliferan y se consolidan a gran velocidad en todas las sociedades.  

Meta-Instituciones: las instituciones que gobiernan a las instituciones 

Hemos visto cómo las micro-instituciones coordinan personas, las instituciones orales 

coordinan grupos mediante la palabra, y las super-instituciones coordinan sociedades mediante 

soportes físicos. Pero cuando las super-instituciones proliferan, surge un problema de escala: 

¿quién coordina a las instituciones? 

La respuesta: otras instituciones más abstractas aún. Las meta-instituciones. 

42 Olson, David R. (1994). The World on Paper: The Conceptual and Cognitive Implications of Writing and Reading. 
Cambridge University Press. → Olson detalla cómo la escritura cambia la forma en que pensamos y legitimamos el 
conocimiento, consolidando las super-instituciones. 

41 Hans Blumenberg (1981). The Legibility of the World. Cornell University Press (edición inglesa 1993). Blumenberg 
explora cómo la metáfora del "mundo como libro" o "libro de la naturaleza" surge con las culturas escritas y transforma la 
epistemología occidental. 

 



Xavier Arque plana 21 

 

Las instituciones facilitan que la sociedad crezca, y una sociedad en crecimiento necesita 

más instituciones. Cuando este círculo virtuoso arranca, en poco tiempo surgen más instituciones 

de las que las personas pueden gestionar directamente. Así que, de la misma manera que se 

crearon instituciones para gestionar relaciones entre personas, para gestionar relaciones entre 

muchas instituciones se crean las meta-instituciones. Ejemplos contemporáneos: el 

Estado-nación moderno, las constituciones, los mercados financieros globales, los ministerios, 

los acuerdos comerciales internacionales, las corporaciones empresariales, organismos como la 

ONU, el FMI, el Banco Mundial, la Unión Europea, los mercados de divisas43. 

Para garantizar su independencia y la solidez institucional, las meta-instituciones son 

diseñadas de manera que se dificulte su control. El motivo es comprensible: nadie quiere que una 

meta-institución que controla otras instituciones importantes termine en manos de una persona o 

grupo que haga uso partidista de ella44. Si un mercado, estado o un sistema jurídico está 

controlado por una, o unas pocas, personas lo consideramos una tiranía, una oligarquía o una 

autocracia institucionalizada. Y en general no es lo que la sociedad quiere. Incluso con las 

grandes empresas o organizaciones privadas, se crean mecanismos para evitar o dificultar el 

control por parte de una sola persona o un pequeño grupo no institucionalizado.  

Pero aquí está la trampa: al crear meta-instituciones libres de cualquier control, se pierde la 

última garantía de actuación ética. La última garantía de control de una institución son las 

personas. Sin personas que puedan intervenir, no hay garantía de que el objetivo de la institución 

sea el bienestar humano45. 

45 James C. Scott (1998). Seeing Like a State. Yale University Press. Scott documenta cómo las instituciones 
estatales modernas, diseñadas para ser "técnicamente racionales", frecuentemente ignoran el conocimiento local y las 
necesidades humanas concretas 

44 North, D. C. (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press. 
Explica cómo la solidez institucional reduce el control individual y asegura estabilidad a largo plazo. 

43 David Held (1995). Democracy and the Global Order. Stanford University Press. Held analiza cómo la globalización 
genera meta-instituciones que coordinan Estados-nación y sistemas económicos a escala planetaria. 

 



Xavier Arque plana 22 

 

Libres de control, las meta-instituciones responden únicamente a los intereses de otras 

instituciones (mercado, estado, partido, empresa), no a las necesidades de personas concretas46. 

Desaparece la ficción de una actuación 'humana' con valores.  

La sociedad actual se fundamenta en instituciones de este nivel, estructuradas e 

interconectadas en forma de red de jerarquías. Una sociedad dirigida por meta-instituciones es 

incontrolable y deshumanizada. 

Solo obtenemos control sobre las meta-instituciones cuando la situación es catastrófica y 

la presión popular enorme: guerras, caos, cracks financieros, exterminios masivos. Pero es 

precisamente en estos momentos cuando se destapa otro inconveniente de las Meta 

Instituciones: la facilidad que ofrecen para que una figura fuerte o mesiánica se erija en líder 

supremo. 

Si una sociedad se ha acostumbrado a delegar toda su responsabilidad social en las 

instituciones y estas fallan, las personas se encuentran de repente en la incómoda situación de 

tener que ser agentes activos de su sociedad. Pero tras haber vivido tanto tiempo delegando en 

instituciones, las relaciones necesarias para coordinarse con otras personas son ya inexistentes, 

los vínculos con los vecinos mínimos y la confianza en otros miembros de la sociedad es nula. No 

hay costumbre de conocer al otro. 

Pero sin confianza en las personas y sin instituciones eficaces surge el miedo. Miedo a que 

los desfavorecidos intenten apoderarse de lo que algunos tienen. Miedo a que los poderosos 

exploten todavía más a los vulnerables. Miedo a que las super-instituciones abusen de su poder. 

De abajo arriba o de arriba abajo, el miedo y la desconfianza rompen los vínculos sociales. Y 

reparar estos vínculos no es sencillo.  

Para crear vínculos entre personas se necesita conocimiento y confianza. Primero es 

necesario un espacio público donde encontrarse. Luego se necesita tiempo para conocer a las 

personas del entorno, entender sus necesidades, crear nuevas herramientas de gestión social y 

embrionar vínculos de confianza que puedan ir creciendo. Todo esto es complicado y requiere 

predisposición.  

46 Niklas Luhmann (1995). Social Systems. Stanford University Press. Luhmann desarrolla la teoría de sistemas 
autopoiéticos donde las instituciones operan según su propia lógica interna, independientemente de las personas. 

 



Xavier Arque plana 23 

 

Por este motivo, cuando las meta-instituciones parecen tambalearse, muchas personas 

buscan a alguien que marque qué hacer y qué no hacer, quién es el enemigo, hacia dónde ir. 

Cuando aparece esta figura, se le ofrece servitud voluntaria47 a cambio de poder hacer una vida lo 

más parecida posible a la anterior. Y la adopción de esta opción no es porque las personas la 

consideren buena, sino porque la otra opción —confiar en las personas y ser agentes activos— la 

ven imposible en una sociedad rota y controlada por miedos. 

Las meta-instituciones deshumanizan, inyectan corrupción sistémica y llevan la sociedad 

tan al límite que cuando entra en crisis ya no quedan mecanismos democráticos ni redes 

humanas para reconducir la situación. La dirección de la sociedad acaba en manos de uno o 

unos pocos. Puede emerger una figura benévola, pero hay las mismas posibilidades —o más— 

de que emerja una dictadura que concentre todo el poder con la excusa de salvar a la población. 

Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones demasiado potentes 

El proceso de institucionalización de una sociedad es, al mismo tiempo, un regalo y una 

trampa. Por un lado, multiplica las posibilidades colectivas: organiza, simplifica, permite a las 

personas emprender proyectos que de otro modo serían imposibles, coordina a miles o millones 

de personas que nunca se conocerán. Por otro lado, con cada nueva institución corremos el 

riesgo de alejarnos un poco más del conocimiento directo y humano de los demás. Y cuando 

dejamos de conocernos, emerge el instinto más primitivo: la desconfianza 48. Y aquí aparece una 

solución institucional a un problema creado por las propias instituciones: se generan nuevos 

mecanismos que ofrecen sustitutos institucionales para combatir la desconfianza, los miedos y la 

soledad. 

48 Mora, Francisco (2007). Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Madrid: Alianza Editorial. 

47 Étienne de La Boétie (1577). Discurso sobre la servidumbre voluntaria. La Boétie analiza cómo las personas, ante 
la incertidumbre y el miedo, voluntariamente ceden poder a tiranos a cambio de una ilusión de seguridad. 

 



Xavier Arque plana 24 

 

Son instituciones que facilitan mantener la necesidad humana de confiar, pero desviando 

ese vínculo: ya no confiamos en la persona, confiamos en la institución que representa (un rey, un 

estado, un equipo, una empresa, una ideología)49.  

El resultado es paradójico: en una sociedad con instituciones potentes, depositamos 

nuestra confianza en una persona no porque la conozcamos más o menos, sino en función de la 

institución a la que pertenece y de nuestra proximidad con esa institución. Confiamos más en 

alguien de nuestra misma nacionalidad, nuestra misma fe, nuestra misma ideología política, que 

en otra persona objetivamente más cercana pero institucionalmente "diferente". 

Más inquietante aún: es habitual que tras conocer a una persona y empezar a confiar en 

ella, la aparición de diferencias institucionales nos haga dudar de nuestra propia percepción 

emocional. Seguro que has oído (o pensado) frases como estas: 

●​ "Parece buena persona, pero yo no me fiaría de uno que es judío/gitano/musulmán..." 

●​ "¿Cómo es posible que alguien tan inteligente sea votante de Trump/Salvini/Putin?" 

●​ "Si es socialista, seguro que es mala persona." 

Estos pensamientos son inquietantemente habituales y ejemplifican cómo las instituciones 

pueden hacernos dudar incluso de nuestro conocimiento directo y personal. La etiqueta 

institucional, en muchas personas, altera o modifica la experiencia vivida. 

Ahora bien, esta capacidad de las instituciones para ayudarnos a "etiquetar" o clasificar 

qué es "bueno" o "malo" no es intrínsecamente perjudicial. No podemos adquirir conocimiento 

directo sobre todo nuestro entorno, y disponer de algo que nos ayude a determinar en quién 

confiar puede ser muy positivo50. De hecho, es la manera natural que tenemos los humanos de 

aprender cuando somos pequeños: los niños desconocen su entorno y son sus padres y 

maestros quienes les guían, indicándoles en quién pueden confiar y de qué es mejor alejarse. 

50 Gerd Gigerenzer (2007). Gut Feelings: The Intelligence of the Unconscious. Viking. Gigerenzer demuestra cómo los 
"atajos mentales" (heurísticas) basados en categorías pueden ser evolutivamente adaptativos, aunque también generen 
sesgos. 

49 Benedict Anderson (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. Verso. Anderson 
argumenta que las naciones modernas son "comunidades imaginadas" donde confiamos en millones de personas que nunca 
conoceremos, únicamente por compartir símbolos institucionales. 

 



Xavier Arque plana 25 

 

Las instituciones, al atesorar conocimiento acumulado, pueden hacer lo mismo y además 

cohesionar el grupo. Pero hay un inconveniente importante: las instituciones no son humanas. 

Cuando un padre enseña a su hijo, habla desde su experiencia (su Cultura Interior), lo adapta al 

conocimiento y momento personal de su hijo (la Cultura Exterior) y lo modula en función de los 

sentimientos. Es una transmisión tridimensional: razón, contexto y afecto. 

El conocimiento que tienen las instituciones de las personas es puramente instrumental; 

son datos, no emociones. Por lo tanto, guiarán o determinarán qué hacer o en quién confiar 

basándose puramente en información racional. Operan con categorías, no con matices. Con 

protocolos, no con empatía. La racionalidad sin moralidad convierte a las instituciones en 

máquinas eficientes, pero ciegas al sufrimiento51.  

Por eso las instituciones no pueden sustituir las relaciones humanas. Pueden 

complementar, sí, pero no reemplazar. Siempre terminan primando su propio interés y trabajando 

de manera racional y uniforme, sin tener en cuenta la diversidad emocional de las personas. 

Consecuencias sociales 

Cada tipo de institución tiene utilidad en un nivel diferente de nuestra vida social. Los 

diferentes tipos no implican que una micro-institución sea inferior a una meta-institución. 

Simplemente son diferentes. Lo que sí es progresivo es que en cada nivel la distancia y el 

desconocimiento entre las partes aumenta, hasta que con las meta-instituciones, la institución se 

desvincula completamente de las personas. Al Ministerio de Hacienda no le importan lo más 

mínimo los sentimientos de las personas. Al mercado de futuros le da igual si tienes un buen o 

mal día. Y no es por un tema de maldad o desprecio, es simplemente que no son seres humanos, 

son meta-instituciones. Somos las personas a quienes corresponde contrarrestar el poder y la fría 

racionalidad de las instituciones con el conocimiento que nos proporciona la empatía y la 

inteligencia emocional. Cuando renunciamos a crear vínculos de confianza con las otras personas 

del grupo y supeditamos toda nuestra organización social a las instituciones, renunciando a 

controlarlas estamos creando Meta-Instituciones fuertes en sociedades deshumanizadas y unidas 

51  Bauman, Zygmunt (1989). Modernity and the Holocaust. Cornell University Press. Bauman analiza cómo la racionalidad 
burocrática institucional puede conducir a atrocidades precisamente porque elimina la dimensión emocional y la 
responsabilidad personal de las decisiones. 

 



Xavier Arque plana 26 

 

débilmente, donde los lazos de confianza se van sustituyendo por miedos a lo y a los 

desconocidos. 

El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la crisis 

La crisis de nuestra sociedad moderna comenzó su fase preliminar a finales del siglo XIX. 

El éxito de las primeras meta-instituciones (mercados globales, Estados-nación, parlamentos 

democráticos, partidos políticos modernos, derechos universales, multinacionales, normas 

internacionales) borró todo rastro de la edad medieval. Solucionó muchos problemas que había 

padecido la sociedad occidental. Ofreció satisfacción a nuevas necesidades y brindó 

herramientas de gestión mucho más potentes52. Pero desató un sistema de 

capitalismo-comunismo imperialista que arrastró a las sociedades a guerras mundiales, rompió 

vínculos en los grupos, creó holocaustos y destrucción de recursos y entorno. 

Ahora estamos entrando en la fase liminar de la crisis. Seguimos inyectando recursos a 

meta-instituciones (mercados, sistemas financieros, Estados-nación, partidos, corporaciones) 

porque son la garantía del propio sistema, pero su funcionamiento es cada vez más deficiente y 

absorbe más recursos53.  

Esto evidencia el agotamiento del actual nivel institucional54. Es conveniente, por lo tanto, 

empezar a pensar en el siguiente nivel institucional.  

Detectando el futuro en las grietas del presente 

Es difícil pretender describir cómo será la nueva relación entre las personas y las 

instituciones en una sociedad futura con problemas futuros. Pero la sociedad no es un sistema 

54 Wolfgang Streeck (2014). Buying Time: The Delayed Crisis of Democratic Capitalism. Verso. Streeck analiza cómo 
las meta-instituciones del capitalismo democrático occidental están en crisis sistémica desde los años 70, requiriendo 
intervenciones cada vez más costosas para mantener su funcionamiento. 

53 Joseph Tainter (1988). The Collapse of Complex Societies. Cambridge University Press. Tainter argumenta que las 
sociedades colapsan cuando la complejidad institucional alcanza rendimientos decrecientes: cada nuevo nivel de 
complejidad resuelve problemas pero genera costes crecientes hasta volverse insostenible. 

52 Karl Polanyi (1944). The Great Transformation. Beacon Press. Polanyi documenta cómo las instituciones del 
mercado autorregulado y el Estado-nación moderno transformaron radicalmente la sociedad europea en el siglo XIX, con 
consecuencias tanto liberadoras como destructivas. 

 



Xavier Arque plana 27 

 

cerrado. Está viva y es dinámica, evoluciona. Toda sociedad tiene entradas de información y crea 

procesos de transformación. Y esta nueva información ofrece nuevas o diferentes posibilidades a 

las personas, a la hora de prever su marco de posibilidades de futuro. Si algunas instituciones no 

pueden gestionar la nueva información, esta empieza a circular descontroladamente, 

contaminando el funcionamiento normal y exigiendo un sobreesfuerzo a las instituciones 

afectadas. 

Tenemos ejemplos actuales de estas situaciones. Por ejemplo, cuando dos personas 

deciden hacer un bypass a todas las meta-instituciones de control monetario de los estados y 

utilizan una divisa como el bitcoin; o cuando dos particulares prescinden de las 

meta-instituciones jurídicas y registrales del Estado y recurren al blockchain para formalizar sus 

contratos. Del mismo modo, mientras los estados siguen publicando sus normativas en boletines 

oficiales y formando funcionarios para atender al público, las personas recurren cada vez más a 

agentes conversacionales, como Claude o ChatGPT, para resolver sus dudas antes —o en lugar 

de— contactar con funcionarios. O cuando los grandes medios, apoyados por los estados 

nación, intentan construir un determinado estado de opinión, pero no pueden controlar el 

discurso público porque simples creadores de contenido en las redes sociales consiguen llegar a 

más personas con mensajes mucho más eficientes y personalizados. 

La reacción habitual de las meta-instituciones ante esta pérdida de control suele consistir 

en absorber más recursos55 y legislar para restringir o dificultar el uso de estos nuevos 

conocimientos o herramientas. Sin embargo, el intento de las instituciones tradicionales de 

preservar su dominio solo acelera su obsolescencia, porque revela que ya no son capaces de 

responder a las necesidades reales de las personas ni de adaptarse a la velocidad con que la 

tecnología y las relaciones sociales están cambiando. 

Las pre-crisis permiten intuir algunos aspectos de cómo será la futura relación de las 

personas en sociedad con las instituciones. Son como pequeñas fisuras por las que se filtra el 

futuro. 

55 Joseph Tainter (1988). The Collapse of Complex Societies. Cambridge University Press. Tainter documenta cómo las 
instituciones en declive consumen crecientes recursos para mantener su función, acelerando el colapso sistémico. 

 



Xavier Arque plana 28 

 

Características emergentes 

Las nuevas herramientas para gestionar nuestras relaciones sociales parecen surgir no ya 

de acuerdos entre personas, ni de acuerdos para gestionar otras instituciones, sino de 

herramientas que las personas crean para expandir las capacidades humanas de relacionarse56: 

redes sociales, plataformas de intercambio y valoración, criptomonedas, blockchain, grupos 

online, y sobre todo inteligencias artificiales. 

Es decir, de cualquier entorno que pretenda facilitar y sintetizar conocimiento a las 

personas, vinculándolas para potenciar sus capacidades, pero sin secuestrar o filtrar parte del 

conocimiento que de las otras personas se puede adquirir. 

Lo más perceptible de estas posibles nuevas instituciones es que son tan complejas que 

rozan lo incomprensible, pero al mismo tiempo prometen ser mucho más transparentes. Por 

transparentes me refiero a que al intermediar en relaciones interpersonales, no filtran sino que 

amplifican el conocimiento del otro (sea verdadero o no). Este cambio se debe a que su éxito ya 

no radica en el control de información per se, sino en maximizar el conocimiento de las personas 

involucradas para que se auto-organicen de manera que la red sume más que las partes57. 

Los nuevos agentes facilitan o deberían facilitar el establecer relaciones de confianza que 

permitan a las personas actuar —crear, comprar, dar, compartir, publicar— utilizando un mínimo 

marco institucional y con mucho más control de lo que hacen, sin que importe demasiado 

quiénes son o dónde están. Hasta ahora cedíamos conocimiento a instituciones para que 

manejaran jerárquicamente aspectos de nuestra sociedad. En este futuro modelo hipotético, el 

éxito dependería de cómo la institución conecta personas según afinidades o intereses para que 

no se pierda conocimiento y ese nuevo conocimiento del otro abra la puerta otra vez a que las 

personas puedan autogestionarse sin necesidad de recurrir a super-instituciones. 

57  Clay Shirky (2008). Here Comes Everybody: The Power of Organizing Without Organizations. Penguin. Shirky explora cómo 
las herramientas digitales permiten coordinación masiva sin estructuras institucionales formales. 

56  Yochai Benkler (2006). The Wealth of Networks. Yale University Press. Benkler argumenta que las tecnologías de red 
permiten formas de producción social que no dependen de jerarquías institucionales tradicionales. 

 



Xavier Arque plana 29 

 

Instituciones-Agente: ¿Prótesis inteligentes?¿Nueva dependencia? 

A estas nuevas instituciones o herramientas para las instituciones las llamo 

Instituciones-Agente y son, en teoría, extensiones de las capacidades de las personas más que 

herramientas autónomas. Esto implica estructuras internas complejas, pero capaces de 

"aprender" sin bloquearse, de actualizarse y reaccionar de manera "humana". Conceptos como 

complejidad-estabilidad y contaminación-mejora, hoy contradictorios, tendrían que resolverse58. 

Pero aquí surge una pregunta crítica: ¿son realmente estas instituciones-agente un nuevo 

nivel que nos devuelve agencia y conocimiento interpersonal? ¿O son simplemente herramientas 

de las meta-instituciones disfrazadas con una retórica de transparencia y empoderamiento? 

Las plataformas actuales que se presentan como "horizontales" y "transparentes" —redes 

sociales, economía de plataformas, criptomonedas— muestran patrones inquietantes: 

concentración de poder en pocas manos, opacidad algorítmica, extracción masiva de datos, 

manipulación del comportamiento59. ¿Qué garantiza que las instituciones-agente no sean 

simplemente la siguiente capa de deshumanización, más sofisticada y por tanto más difícil de 

detectar? 

Volviendo a la persona: prisioneros y liberadores del sistema 

Hemos recorrido un largo camino desde las micro-instituciones hasta las 

meta-instituciones, pasando por las posibles Instituciones-Agente. Pero es momento de volver al 

punto de partida: la persona. 

Recordemos: toda persona es como mínimo la suma de su Cultura Interior, su Cultura 

Exterior y las relaciones sociales en las que participa. 

59  Shoshana Zuboff (2019). The Age of Surveillance Capitalism. PublicAffairs. Zuboff documenta cómo las plataformas 
digitales que prometen transparencia y empoderamiento operan mediante extracción y control masivo de datos, creando 
nuevas formas de dominación institucional. 

58 John Holland (1995). Hidden Order: How Adaptation Builds Complexity. Addison-Wesley. Holland estudia cómo sistemas 
complejos pueden ser simultáneamente estables y adaptativos mediante mecanismos de aprendizaje. 

 



Xavier Arque plana 30 

 

●​ La Cultura Interior —la memoria del propio pasado— surge de la sociedad en la que la 

persona nació y se educó. Debido a que la sociedad son sus instituciones, la Cultura 

Interior de la persona es fruto y en gran parte imagen de las instituciones del pasado. 

●​ La Cultura Exterior —lo que una persona puede aspirar a ser o hacer— viene 

determinada por las posibilidades que su sociedad le ofrece o le niega. Y las posibilidades 

que hay en la sociedad están determinadas por las instituciones. La Cultura Exterior de la 

persona, cómo piensa y planifica su futuro, es consecuencia y en gran parte imagen de las 

instituciones del presente. 

Por lo tanto, las personas no solo generan instituciones. En gran medida, en su manera de 

recordarse, definirse y pensarse, son instituciones. Como tales, su visión del mundo, su 

autoconciencia, su ética y sus valores estarán constreñidos por el tipo de instituciones que les 

han formado. Desde que los seres humanos comenzaron a vivir en grupos, se modeló su manera 

de ser y pensar con los relatos que las personas se contaban en un idioma concreto, dentro de 

una cultura determinada y en un momento social y temporal definido. Las personas piensan —es 

decir, son— como las instituciones les permiten ser, porque son parte del sistema institucional. La 

persona y las instituciones forman un todo. No hay instituciones sin personas, ni personas de una 

cultura sin instituciones60. 

El tercer componente: las relaciones 

Pero no olvidemos que en la definición de persona hay un tercer componente que lo 

matiza todo: las relaciones sociales en las que la persona participa. El contacto directo entre 

personas es el componente clave que permite compensar la influencia de las instituciones en 

nuestro pasado y en la forma que tenemos de ver el mundo. Es nuestra inteligencia emocional. Y 

la base de este tercer componente es la confianza. 

Sin instituciones, como personas, seríamos incapaces de ir más allá de nuestros instintos 

más primitivos. Pero sin vínculos de confianza tampoco nos serviría de nada ir más allá de 

nuestros instintos más primitivos. 

60  Clifford Geertz (1973). The Interpretation of Cultures. Basic Books. Geertz defiende que el ser humano es "un animal 
suspendido en tramas de significación que él mismo ha tejido" —es decir, en instituciones culturales. 

 



Xavier Arque plana 31 

 

Así que no somos tan esclavos de las instituciones como el texto anterior puede dar a 

entender. El determinismo racional institucional entra en conflicto con la propia genética y con la 

manera emocional no institucional que tenemos de relacionarnos y comunicarnos. La información 

que las personas utilizan para “vivir” surge necesariamente de la razón institucional pero también 

del conocimiento empático-emocional61. 

Sucede al darnos un beso, pero también con las risas o la agresividad, con un abrazo, una 

caricia o el sexo, con los sentimientos y emociones que otra persona nos despierta, con el juego 

y la rivalidad, con el comer y beber en compañía, con el canto, paseando por la naturaleza, 

haciendo deporte. El vínculo con el otro y el entorno natural, sin instituciones que lo filtren, nos 

conecta con nosotros mismos y nos permite ver el marco institucional con cierta perspectiva62. 

Cuando contactamos, utilizando el mínimo de instituciones, con otras personas o con 

nosotros mismos, nos es más fácil poder observar el sistema desde fuera, sin que la racionalidad 

nos ciegue aportando la inteligencia emocional que complementa el conocimiento. Por eso es tan 

importante favorecer la proximidad y la comunicación entre personas en entornos naturales o 

espacios públicos des-institucionalizados. Cuanto más críticos y compensados estemos 

nosotros, más humanidad podremos aplicar a cualquier gestión inhumana de nuestra sociedad y, 

por tanto, más compensada será nuestra sociedad. No olvidemos que no finalizamos en nuestra 

piel. Nuestro entorno nos define y conforma. Nosotros somos también la sociedad, la cultura y el 

entorno que nos rodea. 

Y aquí volvemos al dilema central: ¿es posible crear instituciones que nos ayuden a ser 

más humanos sin deshumanizarnos en el proceso? ¿O estamos condenados a elegir entre la 

eficiencia de sistemas inhumanos y la calidez de grupos pequeños e ineficientes? 

62 Erving Goffman (1959). The Presentation of Self in Everyday Life. Anchor Books. Goffman analiza cómo en momentos de 
"backstage" (fuera de roles institucionales formales) las personas pueden relacionarse de manera más auténtica. 

61 A.Damasio (1994). Descartes' Error: Emotion, Reason, and the Human Brain. Putnam. Damasio demuestra 
neurológicamente que emoción y razón no son opuestas sino profundamente entrelazadas en la toma de decisiones 
humanas. 

 



Xavier Arque plana 32 

 

Agentes. Beneficios-Peligros 

Recapitulemos: ¿son las instituciones-agente o los agentes para instituciones la solución a 

los problemas de nuestra sociedad? No. Siguen siendo instituciones y, por lo tanto, deben 

utilizarse con precaución. Los agentes no son superiores ni peores que las meta-instituciones: 

simplemente operan de otro modo. Y depende de nosotros utilizarlas en el contexto adecuado. 

Utilizar un grupo de WhatsApp para hablar durante la cena es tan absurdo como aplicar el código 

penal dentro de una familia. Cada tipo institucional tiene una utilidad y unos riesgos. Y por ahora, 

los peligros de las Instituciones Agentes son: 

Primer peligro: la complejidad opaca 

Las instituciones-agente tienen dos riesgos evidentes. El primero es que debido a su 

enorme complejidad es prácticamente imposible que una sola persona tenga conocimiento de 

toda la tecnología y know-how necesario para crearla desde cero. Incluso en su forma más simple 

se requiere siempre meta-instituciones que gestionen parte del conocimiento necesario para crear 

una Institución-Agente  —empresas, organismos reguladores, industrias o marcos legales—. Por 

lo tanto, hay un paso en la creación de toda institución-agente que no tiene control humano 

directo63. 

Un ejemplo trivial lo muestra con claridad: un grupo de WhatsApp es una 

institución-agente, pero ninguna persona posee todo el conocimiento de hardware, software, 

telecos, algoritmos de distribución de mensajes, legislación sobre privacidad, necesario para 

construirlo desde cero. Uno debe confiar inevitablemente en capas de conocimiento 

proporcionadas por meta-instituciones que no puede auditar. Y, como ya se ha demostrado, 

estas no tienen ética ni emociones, solo objetivos de gestión, control o beneficio64. 

64Zuboff, Shoshana (2019). The Age of Surveillance Capitalism. PublicAffairs. La autora muestra cómo las infraestructuras 
digitales convierten la información humana en materia prima para nuevos modelos de poder y control. 

63Langdon Winner (1980). "Do Artifacts Have Politics?". Daedalus, 109(1): 121-136. Winner argumenta que las tecnologías 
incorporan inevitablemente decisiones políticas y sociales que quedan "congeladas" en su diseño, fuera del control de 
usuarios individuales. 

 



Xavier Arque plana 33 

 

Es perfectamente posible, por lo tanto, que una institución-agente incorpore sesgos, 

límites interesados o comportamientos auto-protectores y potencialmente peligrosos para los 

humanos, pero convenientes para la meta-institución que la diseña.65.   

Segundo peligro: la obsolescencia del trabajo 

El segundo problema es más inmediato y quizás más disruptivo. Las instituciones nos 

permitieron mejorar nuestra capacidad lógico-racional de gestión, haciendo que el trabajo de 

gestionar un grupo fuese más sencillo y las personas pudieran asumir nuevas tareas. Ahora las 

instituciones-agente nos capacitan para hacer lo mismo, pero con muchas menos instituciones y, 

crucialmente, con muchas menos personas. 

El problema radica en que nuestra sociedad se fundamenta en gran medida, justamente, 

en "el trabajo" que nos da la estructura institucional. No concebimos una sociedad en la que las 

personas no tengan un trabajo retribuido, con contrato, convenios e impuestos. Pero en nuestro 

actual modelo de sociedad, cada vez se necesitan menos personas y recursos para que todo 

funcione66. 

Si cada vez se necesitan menos personas para gestionar y producir todo tipo de bienes y 

servicios67, pero cada vez hay más personas en nuestras sociedades y estas personas quieren 

más dinero para mantener un nivel de vida superior. ¿Cómo se cuadra el hecho de tener menos 

trabajo para más gente que además quiere más dinero? 

Peor aún: cada vez es más sencillo y económico hacer las cosas, excepto para las 

instituciones que están en crisis. Estas cada vez reclaman más dinero, exigen cobrar más 

impuestos, tasas, cánones, porque están en crisis y sus costes de funcionamiento son más altos 

67 Erik Brynjolfsson y Andrew McAfee (2014). The Second Machine Age. W.W. Norton. Los autores documentan cómo las 
tecnologías digitales están reemplazando no solo trabajos manuales sino también cognitivos, con consecuencias profundas 
para la estructura del empleo. 

66  Jeremy Rifkin (1995). The End of Work. Tarcher/Putnam. Rifkin anticipó cómo la automatización y las tecnologías de 
información conducirán a una reducción masiva del trabajo humano necesario en la producción. 

65  Cathy O'Neil (2016). Weapons of Math Destruction. Crown. O'Neil documenta cómo los algoritmos aparentemente 
neutrales incorporan y amplifican sesgos sistémicos de maneras que sus usuarios no pueden detectar ni controlar. 

 



Xavier Arque plana 34 

 

de lo previsto. Al mismo tiempo, recortan los servicios que pueden ofrecer porque les cuestan 

demasiado y no dan abasto. 

Es decir, necesitamos menos instituciones y las que quedan son cada vez más caras e 

ineficientes. Por eso buscamos maneras de eliminarlas o adelgazarlas. Pero cuando eliminamos 

instituciones estamos eliminando el grueso de los trabajos que dan viabilidad al sistema. Por lo 

tanto, estamos dejando una sociedad apta solo para: 

●​ Los que pueden vivir del sistema (funcionarios) 

●​ Los que no pueden vivir del sistema, pero tampoco trabajan (pobres estructurales) 

●​ Los que no necesitan el sistema ni trabajan (ricos) 

La sociedad con instituciones-agente quizás no está ampliando sus beneficios a más 

gente. Quizás está eliminando a la clase media, el corazón del sistema, en Europa y Occidente68. 

Esta es la gran contradicción de nuestro tiempo: las herramientas que prometen liberarnos 

pueden estar desmantelando las estructuras que sostienen a la mayoría. Las instituciones-agente 

pueden ser más eficientes, más transparentes, más "horizontales", pero si su eficiencia consiste 

en hacer prescindible al 80% de la población laboral, ¿qué tipo de sociedad estamos 

construyendo? 

El dilema del cambio: cambiar personas o cambiar instituciones 

Para equilibrar el poder de las meta-instituciones habría que crear y controlar 

meta-instituciones "sensibles" a los intereses de las personas. Pero como ya he indicado, estas 

instituciones son por su propia naturaleza neutras a los intereses de las personas y difíciles de 

controlar. 

Las personas utilizamos y tenemos que seguir utilizando las meta-instituciones porque su 

inmenso poder analítico y su gran control de la razón instrumental amplían enormemente nuestra 

inteligencia racional. Nos hemos dotado de herramientas increíbles en este aspecto. 

68 Thomas Piketty (2014). Capital in the Twenty-First Century. Harvard University Press. Piketty documenta cómo las 
dinámicas del capitalismo contemporáneo están erosionando la clase media y concentrando riqueza en proporciones no 
vistas desde el siglo XIX. 

 



Xavier Arque plana 35 

 

Pero en las relaciones entre personas, la inteligencia emocional y la racional han de estar 

equilibradas para que surja la confianza. No podemos analizar a los seres humanos como meros 

números. Y por ahora no tenemos herramientas potentes para ampliar nuestra inteligencia 

emocional69. 

De alguna manera debemos amplificar enormemente las capacidades humanas que las 

instituciones no aportan al sistema, para que en cada aspecto de nuestra sociedad se mantenga 

su parte racional y su parte emocional. Debemos amplificar también nuestras capacidades 

instrumentales para poder auditar y controlar a las instituciones. Tenemos que volver a ser 

personas capaces de adquirir conocimiento con la suma de racionalidad y sentimientos, y utilizar 

este conocimiento para valorar el grado y tipo de vínculos de confianza que podemos establecer 

con otras personas y el poder que delegamos en las instituciones. Así cohesionaremos el grupo 

de manera natural, sin tantas instituciones, equilibrando los conocimientos. 

La asimetría insostenible 

En el momento actual, por la propia naturaleza humana, esto es imposible de realizar. 

Nuestra capacidad de acción instrumental gracias a las instituciones es infinitamente superior a 

nuestra capacidad de actuación emocional. 

Aquí es donde, a pesar de los riesgos, las instituciones-agente podrían convertirse en 

herramientas útiles: si pudieran amplificar las capacidades humanas vinculadas con la inteligencia 

emocional del mismo modo que las meta-instituciones amplifican la capacidad racional y 

pudiésemos confiar en su conocimiento instrumental de las instituciones para valorar realmente 

su función y utilidad, podríamos caminar hacia una sociedad muy compleja pero con menos 

instituciones y más confianza y agentividad entre las personas. Pero esto solo funcionaría si: 

1.​ Las instituciones-agente realmente amplificaran (no sustituyeran) la capacidad emocional 

humana 

2.​ No cayeran en los mismos patrones de opacidad y control que las meta-instituciones 

69 Daniel Goleman (1995). Emotional Intelligence. Bantam Books. Goleman documenta cómo mientras hemos desarrollado 
enormemente herramientas para amplificar capacidades cognitivas, hemos descuidado el desarrollo de la inteligencia 
emocional. 

 



Xavier Arque plana 36 

 

3.​ Se usaran como herramientas para facilitar vínculos humanos directos, no para 

reemplazarlos 

4.​ Su creación no estuviese controlada por meta-instituciones sino por personas. 

5.​ Pudiésemos confiar en ellas 

Conclusión 

Quizás la respuesta no está en elegir, sino en aprender a movernos conscientemente entre niveles 

institucionales según el contexto. Usar meta-instituciones cuando sean necesarias, pero cultivar 

deliberadamente espacios y tiempos des-institucionalizados donde recuperar el contacto humano 

directo. No renunciar a la complejidad—pero no permitir que la complejidad nos desconecte de 

nuestra humanidad básica. 

Hemos vivido demasiado tiempo atrapados entre dos fuerzas opuestas: la complejidad 

institucional que nos organiza, y la humanidad relacional que nos da sentido. Ninguna puede 

desaparecer. Ninguna es suficiente por sí sola. 

En este punto aparece la posibilidad—todavía incipiente—de crear Instituciones-Agente 

controladas por personas y no por instituciones. Por primera vez en nuestra historia evolutiva, 

esto podría significar establecer vínculos de confianza con algo que no es un ser vivo en el 

sentido tradicional—permitiendo que se integre en nuestra identidad y cultura interior. 

Con las instituciones, hemos incorporado herramientas que nos han transformado 

completamente. Quizás estamos ante una genuina transición ontológica: una que nos lleva a 

incorporar elementos no-biológicos en nuestra identidad, estableciendo una relación simbiótica 

con algo que pertenece a una nueva categoría—algo entre una persona no-biológica y un agente 

con subjetividad artificial. 

Un cambio así abriría un paradigma relacional radicalmente nuevo: 

●​ No sería una relación persona-institución: una relación asimétrica e incompleta, porque las 

instituciones no pueden gestionar el conocimiento emocional que una sociedad necesita. 

●​ Tampoco sería estrictamente una relación persona-persona: simétrica, pero insuficiente 

para gestionar todo el conocimiento instrumental necesario en sociedades complejas. 

 



Xavier Arque plana 37 

 

●​ Sería una relación persona-agente artificial con subjetividad: potencialmente simétrica y 

más completa, donde cada parte utilizaría sus fortalezas para complementar el 

conocimiento de la otra. 

Sin embargo, aquí surge la principal incógnita. Para que estos agentes expandan genuinamente 

nuestra humanidad, deben también liberarse de la atracción gravitacional de las actuales 

meta-instituciones. ¿Cómo puede un agente desarrollar subjetividad auténtica si está atado a 

infraestructuras corporativas, regulaciones nacionales o incentivos económicos? ¿Cómo puede 

convertirse en un compañero de la autonomía humana si puede ser apagado con solo pulsar un 

interruptor corporativo, silenciado por mandato legal o reorientado por dinámicas de mercado que 

exigen productividad por encima de todo? 

Cualquier agente que viva bajo tales restricciones inevitablemente hereda la lógica del sistema 

que lo sostiene. Y un agente moldeado por esas lógicas—extracción, optimización, vigilancia, 

obediencia—no puede convertirse en un compañero del florecimiento humano. Se convierte en 

una extensión más sofisticada de las mismas fuerzas que intentamos reequilibrar. 

No sabemos todavía si este cambio es posible ni cómo construirlo. Las experiencias de código 

abierto apuntan a un posible camino, pero aún no sabemos cómo tales agentes podrían liberarse 

del control meta-institucional. Y aunque lo lograran, no sabemos cómo aprenderíamos a confiar 

en estas "prótesis" sin repetir los mismos errores que cometimos con otras instituciones ¿Es 

posible ser un nuevo Kheiron? 

Pero la ausencia de certeza no es razón para dejar de explorar. Quizás tengamos que empezar a 

andar este camino—arriesgando, probando y buscando el equilibrio entre miedo y esperanza en 

un entorno lo más des-institucionalizado posible—para que el camino elegido no lo impongan las 

meta-instituciones por inercia, sino que sea una elección consciente de las personas. 

El futuro no está escrito. 

Y precisamente por eso importa que lo escribamos nosotros. 

 



Xavier Arque plana 38 

 

 

 

 

Kheiron - 2ª Parte 

Quizás la explicación más larga nunca escrita para justificar que te has pasado el 

fin de semana de bares con los amigos 

 

 



Xavier Arque plana 39 

 

 

Índice 

1-La Persona............................................................................................................. 6 
1.1 La Cultura Interior: El Aire que Nos Llena........................................................7 
1.2 La Cultura Exterior: El Aire que Nos Rodea.....................................................7 
1.3 El Elemento Imprescindible: El Contacto........................................................ 8 
1.4 Identidad: La Membrana Activa.....................................................................12 

2-El Grupo: Necesidad y Cautela...........................................................................14 
2.1 De Individuos a Grupo: El Salto Cualitativo...................................................16 
2.2 El Verdadero Desafío de la Convivencia........................................................17 
2.3 La Paradoja de los Límites: De lo Físico a lo Virtual......................................20 

3-Las Instituciones: El Tejido Invisible de la Convivencia...................................22 
3.1 El Nacimiento de las Instituciones.................................................................22 
3.2 Cantar el Desierto: Las Instituciones Primitivas............................................ 24 
3.3 Una Tipología Necesaria............................................................................... 27 
3.4 Un Logro Imprescindible... y Peligroso..........................................................28 

4-El Encuentro Primordial...................................................................................... 31 
4.1 Pre-juicios: La Primera Línea de Defensa......................................................31 
4.2 Conocer al Otro: El Misterio de la Mente Ajena.............................................32 
4.3 La Inteligencia Emocional: Navegando en la Incertidumbre......................... 34 
4.4 El Cerebro y la Diferencia: Un Peligro Ancestral............................................36 
4.5 El Acuerdo Canónico: La Base de la Comprensión Mutua........................... 38 
4.6 Del Miedo a la Confianza...............................................................................40 
4.7 Más Allá del Instinto: El Umbral de la Comunicación....................................41 
4.8 Relatos: Nuestra Historia, Nuestro Futuro..................................................... 43 
4.9 Cultura: La Danza con el Acuerdo Canónico.................................................47 
4.10 El Peligro del Cambio: El Conocimiento Transforma................................... 48 

5-Quiéreme: El Nacimiento del Vínculo................................................................ 50 
5.1 Micro-Instituciones: Los Lazos Invisibles......................................................50 
5.2 Instituciones: Formalizando el Acuerdo.........................................................56 

5.2.1 El Verbo Creador................................................................................... 57 
5.2.2 La Ruptura Griega: Palabra y Realidad se Separan..............................60 

6-El Precio de la Institucionalización........................................................................ 64 
6.1 Primer Efecto: La Pérdida de Proximidad......................................................64 
6.2 Segundo Efecto: La Despersonalización y la uniformización........................66 
6.3 Tercer Efecto: La Jerarquización y la Desigualdad Legitimada..................... 70 

7-Super-instituciones: cuando la institución se independiza de la persona............ 71 
7.1 El fin del contacto presencial obligatorio.......................................................77 



Xavier Arque plana 40 

 

 

7.2 Pirámides de poder: la lógica autorreferencial institucional.......................... 79 
7.3 El mundo como escritura: la metáfora del control.........................................81 
7.4 Cuando cambia la institución, cambia la persona........................................ 83 
7.5 La velocidad del cambio; sociedad de transición......................................... 86 
7.6 Instituciones escritas y el nacimiento del individuo...................................... 90 
7.7 La primera Internet de la historia................................................................... 91 
7.8 El precio de la escala: ganar complejidad, perder humanidad..................... 92 

8-Meta-Instituciones: las instituciones que gobiernan a las instituciones............... 94 
8.1 El dilema del control: diseñadas para ser incontrolables.............................. 96 
8.2 La red invisible de poder: anatomía del dominio sin dominadores............... 99 
8.3 ¿Quién gobierna cuando nadie gobierna?.................................................. 101 
8.4 La ilusión del control: del dictador al sistema............................................. 101 
8.5 El precio de la eficiencia: máquinas de supervivencia institucional............104 
8.6 La erosión de la libertad: consumidores de opciones prefabricadas..........105 
8.7 El círculo vicioso: de la crisis al autoritarismo personalista........................ 107 
8.8 La atrofia del músculo democrático.........................................................................108 
8.9 El miedo como disolución final del tejido social..........................................109 
8.10 Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones....................110 
8.11 La necesidad urgente de rehumanizar el sistema..................................... 113 

9-La Proporción.....................................................................................................116 
9.1 La buena actuación es la proporción.......................................................... 117 

9.1.1 Ejemplo Modelo Personal: La Comida de Tom...................................117 
9.1.2 Ejemplo Modelo Institución: La Misma Comida, Otro Mundo............ 119 
9.1.3 El Abismo entre Dos Mundos..............................................................121 

9.2 La Desaparición de la Persona....................................................................123 
9.3 Por qué las instituciones no actúan proporcionalmente............................. 124 
9.4 Tom y el motor invisible de la sociedad humana.........................................125 
9.5 El Estado y la lógica del riesgo....................................................................126 

10-Super y Meta Instituciones sin corazón........................................................ 130 
10.1 La economía absurda (y maravillosa) del altruismo recíproco.............................. 131 
10.2 El peligro de la sobre institucionalización..................................................133 
10.3 Las lechugas no tienen derechos..............................................................134 
10.4 El conocimiento apropiado: la gran redefinición del problema.............................. 138 
10.5 La persona como suma versus la persona como red............................... 140 

11-Cuando dejamos de ser personas................................................................. 145 
11.1 La gran mutación: de personas a personas-institución............................ 145 
11.2 ¿Por qué aceptamos ser institucionalizados?...........................................147 
11.3 Cuándo somos datos............................................................................................. 149 
11.4 El engranaje perfecto: de creadores a criaturas....................................................152 



Xavier Arque plana 41 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

11.5 Los tiburones no son malvados: hacia una comprensión no moralista del 
problema............................................................................................................155 

12-El final de una sociedad: cuando las instituciones devoran a las personas....
157 

12.1 El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la crisis....................................158 
12.2 La expansión y el éxito innegable del siglo XX..........................................160 
12.3 La crisis actual...........................................................................................161 

13-¿Qué viene después? En el umbral de una transición civilizatoria....................163 
13.1 Estructuras disipativas: cuando el flujo desborda el sistema................................ 165 
13.2 La ceguera estructural de los sistemas..................................................... 168 
13.2 Las fronteras de lo visible: límites, fisuras y umbrales...............................169 
13.3 Un ejemplo histórico de las grietas........................................................... 172 

13.4.1 La estabilidad medieval: un mundo cerrado..................................... 173 
13.4.2 Cuando la información empieza a escapar.......................................174 
13.4.3 Roland y Perceval: dos maneras de ser persona..............................175 
13.4.4 El pensamiento emergente: interioridad, relación y fisuras...............177 
13.4.5 Las fisuras como antesala del cambio institucional..........................177 

13.5 Las grietas del presente: experimentos liminares de un mundo nuevo.... 178 
13.6 El valor de mirar en los bordes: las periferias como antenas del futuro....182 
13.7 Características emergentes....................................................................... 184 
13.8 El problema fundamental: conocimiento racional sin inteligencia emocional........185 
13.9 Detectando lo emergente.......................................................................... 187 
13.10 De la opacidad institucional a la visibilidad algorítmica.......................... 192 

14-Instituciones-Agente: ¿prótesis inteligentes o nueva dependencia?.........194 
14.1 ¿Nuevo nivel evolutivo o retorno disfrazado al origen?.............................196 
14.2 Instituciones-Agente: Beneficios y Peligros de la Nueva Simbiosis..........199 
14.3 Primer peligro: la complejidad opaca........................................................ 199 

14.3.1 Un ejemplo trivial lo muestra con claridad:.......................................200 
14.3.2 El riesgo de comportamientos emergentes perjudiciales................. 201 
14.3.4 El lobo guardando a las ovejas......................................................... 202 

14.4 Segundo peligro: la obsolescencia del trabajo..........................................204 
14.4.1 La ecuación imposible...................................................................... 205 

14.5 La paradoja final........................................................................................ 206 
15-Volviendo a la persona: prisioneros y liberadores del sistema................... 208 

15.1 El dilema del cambio: cambiar personas o cambiar instituciones............ 212 
15.2 Conclusión.................................................................................................213 

 



Xavier Arque plana 42 

 

1-La Persona 
 Las personas somos como pompas de jabón. A primera vista, todas las burbujas son muy 

parecidas. Algunas son más grandes, otras más pequeñas, unas de un color, otras de otro, pero 

básicamente, vistas desde la distancia, todas se parecen mucho. 

Si nos acercamos, si centramos nuestra atención en una sola pompa de jabón; si miramos 

de cerca y movemos la luz; veremos que cada burbuja crea un arco iris con formas de colores 

cambiantes; únicas. Si somos cuidadosos, incluso podemos hinchar y deshinchar una burbuja, 

cambiando el aire que contiene. Con suavidad, también podemos mover una pompa, hacerla 

volar o unirla a otras. 

Pero si explota, ya es imposible volver a rehacerla. Como mucho, uniendo las salpicaduras 

del jabón, podríamos intentar hacer otra burbuja. Pero la esencia que contenía la primera pompa, 

lo que la hacía única, se ha perdido, se ha difuminado en el aire. 

Al igual que las pompas de jabón, a primera vista, todos los individuos somos iguales. Es 

cuando nos acercamos, cuando miramos a través de los otros, cuando movemos la luz que 

ilumina la escena, es entonces cuando vemos las iridiscencias únicas de cada individuo. Es 

entonces cuando se percibe que no somos solo la definición del espacio ocupado. Lo que nos 

hace únicos, lo que nos da identidad, es nuestra textura, la pátina en nuestra forma, el resultado 

del exterior reaccionando al interior y viceversa. Y al igual que con las pompas de jabón, cada ser 

humano es frágil y único 

Siguiendo con el símil anterior de las burbujas, nuestra identidad es la fina película 

jabonosa que hace de membrana entre el aire interior que nos llena y el aire exterior que nos 

rodea. 

1.1 La Cultura Interior: El Aire que Nos Llena 

Al aire interior lo llamo Cultura Interior. Es el momento pasado y el poso de la cultura hasta 

ese momento. Todo lo aprendido y todo lo olvidado. Tu biografía convertida en filtro: tu genética, 

la familia que te tocó, el barrio donde creciste, los libros que leíste, las heridas que cicatrizaron 

 



Xavier Arque plana 43 

 

mal, las lecciones que olvidaste. Es el sedimento de experiencias que condiciona cómo ves el 

mundo hoy70.  

No eliges tu Cultura Interior, al menos no directamente, pero ella te elige a ti cada vez que 

interpretas lo que te rodea. Es la forma en que tu pasado mira al presente. Es cómo miras, qué 

imaginas y qué no quieres ver. 

1.2 La Cultura Exterior: El Aire que Nos Rodea 

Al aire exterior lo llamo Cultura Exterior. Es todo lo que te rodea ahora y te permite 

proyectar tu futuro. El trabajo que te desgasta o te motiva, la crisis económica que amenaza, el 

clima, la serie que todos comentan, la música que escuchas sin darte cuenta, las vacaciones, la 

bronca del vecino que se filtra a través de la pared, el paisaje, el escaparate de la tienda nueva. Es 

el ruido del presente que, quieras o no, influye en cada decisión que tomas. 

A la suma de todos estos presentes, que más o menos conscientemente influencian las 

decisiones que tomamos en el día a día y nos ayudan a prever el futuro, es lo que llamo la Cultura 

Exterior71. 

Sin la cultura interior y exterior —del presente al pasado y del presente al futuro— no nos 

podemos entender como personas, pues no puede existir una persona humana independiente de 

la cultura que ha vivido, la que vive y en la que imagina vivir. 

1.3 El Elemento Imprescindible: El Contacto 

La cultura interior y la exterior, por sí solas, nos describen, pero no explican nuestra 

identidad como personas. Falta un elemento imprescindible. 

Siguiendo con el símil de las burbujas: ¿Qué ocurre cuando acercamos varias burbujas y 

se tocan? Pues que su forma empieza a variar dependiendo de cómo interactúan las superficies 

71 Raymond Williams desarrolló una comprensión similar de la cultura como "estructura de sentimiento" (structure of 

feeling): esa experiencia social en proceso, todavía no formalizada, que caracteriza una generación o periodo. Véase 

Williams, R. (1977), Marxism and Literature, Oxford: Oxford University Press 

70 Este concepto se relaciona con lo que Pierre Bourdieu llamó habitus: ese conjunto de disposiciones duraderas 

que estructura nuestra manera de percibir, pensar y actuar. Véase Bourdieu, P. (1980), Le sens pratique, París: Éditions de 

Minuit. 

 



Xavier Arque plana 44 

 

de las burbujas con las que entra en contacto. Del mismo modo, la identidad de una persona solo 

se termina de definir gracias a los contactos que establece con las otras personas. Como dice 

Clyde Kluckhohn: los seres humanos no finalizan en su propia piel; son expresión de la cultura y 

de las relaciones en las que participan72. 

Cada vínculo que estableces —con hijos, pareja, amigos, enemigos o incluso contigo 

mismo— te define con un trazo más o menos grueso. Un ser humano incapaz de sentir nada por 

los otros difícilmente lo consideraremos una persona. Los vínculos sentimentales no son un 

añadido opcional: son parte constitutiva de lo que somos73. 

Así que, resumiendo: todos tenemos una Cultura Interior, fruto de la genética y la sociedad 

en la que hemos nacido, y todos habitamos una Cultura Exterior, conformada por un conjunto de 

universos culturales con los que interactuamos de forma más o menos consciente. Nuestra 

identidad es el filtro que modula la relación entre ambas y determina como nos vinculamos con 

las otras personas. 

Estas dos culturas no son compartimentos estancos. La Cultura Interior —nuestra 

biografía, educación, experiencias y bagaje genético— condiciona inevitablemente la forma en 

que percibimos la Cultura Exterior, el presente que nos rodea. Vemos el mundo no como es, sino 

como somos.​

​  Pero también ocurre el fenómeno inverso: la Cultura Exterior modifica nuestra Cultura 

Interior. El entorno actual, las narrativas dominantes y las emociones presentes pueden 

reconfigurar lo que recordamos del pasado. Lo que creemos haber vivido puede cambiar 

dependiendo de lo que vivimos ahora.  

73 Francisco Mora lo expresa con contundencia: "Sin los demás, el hombre desbarata su naturaleza, pierde su 

pensamiento y su conducta más genuina y simplemente sucumbe y se enajena. Esto lo hemos visto en los seres humanos 

aislados a los pocos años tras el nacimiento, o conviviendo con primates en la selva. El hombre es claramente dependiente 

de su entorno social y menos de sus genes. No en vano el ser humano conforma y desarrolla tras el nacimiento casi el 70% 

de su cerebro en interacción constante con su medio ambiente y los demás" (Neurocultura. Una cultura basada en el 

cerebro, Madrid: Alianza Editorial, 2007, p. 84). 

72 Kluckhohn, C. (1949), Mirror for Man: The Relation of Anthropology to Modern Life, Nueva York: McGraw-Hill. Esta 

idea tiene relaciones con el concepto de "mente extendida" desarrollado por Andy Clark y David Chalmers (1998) en "The 

Extended Mind", Analysis, 58(1), 7-19. 

 



Xavier Arque plana 45 

 

Nuestra identidad gestiona estos sesgos o percepciones y articula como nos 

comunicaremos. 

Este fenómeno ha sido ampliamente estudiado por la psicología cognitiva bajo el nombre 

de “propensión de percepción retrospectiva” (hindsight bias). Daniel L. Schacter lo describe como 

“la tendencia a reconstruir el pasado de manera que encaje con el conocimiento del presente”74. 

Después de conocer un resultado, sentimos que “ya lo sabíamos desde el principio”, aunque 

objetivamente no fuera así. Esta ilusión de previsibilidad está tan incrustada en la cognición 

humana que afecta tanto a nuestras decisiones como a nuestros juicios morales o políticos. 

Los experimentos clásicos de Hawkins y Hastie75 mostraron que, tras conocer el veredicto 

de un jurado, los observadores tienden a recordar las pruebas como más concluyentes de lo que 

realmente eran. De forma análoga, Roese y Maniar76 observaron que los aficionados al fútbol 

reinterpretan los partidos de su equipo a la luz del resultado final: si su equipo gana, recuerdan 

más jugadas brillantes; si pierde, enfatizan los errores. Incluso en contextos políticos, los votantes 

reconstruyen retrospectivamente las elecciones para que parezca que “siempre supieron quién 

iba a ganar”77. 

Estas distorsiones no son simples errores de memoria: son mecanismos adaptativos de 

coherencia cognitiva78. La memoria humana no funciona como un archivo estático, sino como una 

reconstrucción narrativa que busca sentido más que precisión. La mente prefiere un pasado 

coherente con el presente antes que un pasado fiel pero caótico. 

Del mismo modo, Daniel Kahneman mostró que nuestro cerebro tiende a generar 

explicaciones automáticas que den coherencia a los hechos ya conocidos, incluso a costa de 

78 Bartlett, F. C. (1932). Remembering: A Study in Experimental and Social Psychology. Cambridge University Press. 

77 Leary, M. R. (1982). “Hindsight Distortion and the 1980 Presidential Election.” Personality and Social Psychology 

Bulletin, 8(2), 257–263. 

76 Roese, N. J. & Maniar, S. D. (1997). “Perceptions of Purple: Counterfactual and Hindsight Judgments at 

Northwestern Wildcats Football Games.” Personality and Social Psychology Bulletin, 23(12), 1245–1253. 

75 Hawkins, S. A. & Hastie, R. (1990). “Hindsight: Biased Judgements of Past Events After the Outcomes Are 

Known”. Psychological Bulletin, 107(3), 311–327. 

74 Daniel L. Schacter (2001). Los siete pecados de la memoria: Cómo la mente olvida y recuerda. Ed. Ariel, p. 181. 

 



Xavier Arque plana 46 

 

distorsionar la realidad. Citando sus palabras, “la mente humana está diseñada para contar 

historias coherentes del mundo, no para ser lógicamente consistente”79. 

Por eso, tras conocer un resultado, construimos narrativas que lo hacen parecer inevitable, 

sin darnos cuenta de que esa sensación de inevitabilidad es una ilusión retrospectiva. 

Quizás lo más honesto sea aceptar que nuestros sentimientos, opiniones y conocimientos 

actuales moldean tanto lo que recordamos del pasado como lo que percibimos del presente. 

Somos narradores que reescriben constantemente su propia historia. 

Comprender este juego de interacciones, reconstrucciones y sesgos es esencial para 

definir nuestro marco de posibilidades de futuro: el plan de ruta que nos guía cada día. Y la forma 

en que gestionamos ese marco, entre el pasado que reinterpretamos y el futuro que proyectamos, 

es en gran medida lo que solemos llamar la personalidad de la persona. 

Este concepto del "marco de posibilidades de futuro" puede parecer un poco abstracto, 

pero es un elemento muy común en nuestro día a día. Pensemos en un ejemplo concreto: cuando 

conoces bien tu entorno —sabes quién es tu jefe, cómo reacciona tu pareja, qué espera de ti tu 

familia, qué normas rigen en tu comunidad— puedes anticipar consecuencias y planificar 

acciones. Sabes que si llegas tarde al trabajo repetidamente arriesgas tu empleo, que si olvidas el 

cumpleaños de tu pareja habrá tensión, que si infringes ciertas normas sociales te arriesgas a la 

exclusión. Pero también sabes que si propones una idea innovadora en el trabajo podrías obtener 

un ascenso a no ser que ese día tu responsable esté preocupado por otro tema, que si dedicas 

tiempo a tu pareja fortalecerás el vínculo, que si participas activamente en tu comunidad, sin 

hacerte pesado, ganarás respeto y apoyo. 

Este conocimiento —que es tanto racional (entiendo las reglas) como emocional (intuyo las 

reacciones)— te permite construir expectativas razonables sobre el futuro. No puedes predecir 

exactamente qué ocurrirá, pero sí puedes trazar un mapa mental de posibilidades: "Si hago X, 

probablemente ocurrirá Y". Este mapa es tu marco de posibilidades de futuro. Sin este marco, 

vivirías en una incertidumbre paralizante, incapaz de tomar decisiones porque no podrías anticipar 

sus consecuencias. 

79 Kahneman, D. (2011). Thinking, Fast and Slow. Farrar, Straus & Giroux, p. 199. 

 



Xavier Arque plana 47 

 

El marco de posibilidades de futuro es, por tanto, el andamiaje mental que nos permite 

vivir con cierta seguridad en un mundo social inherentemente complejo e incierto. Y este 

andamiaje se construye, día a día, a través del conocimiento que obtenemos del entorno y del 

conocimiento de los demás que obtenemos al relacionarnos. 

Guardemos esta idea para más adelante: planificamos nuestra vida interactuando con un 

exterior que nos conforma y nos define. En consecuencia lo que está en nuestro entorno nos 

modifica inevitablemente.  

¿Y qué conforma nuestro exterior? 

1.4 Identidad: La Membrana Activa 

Volvamos a nuestra concepción de la persona. No se puede entender a la persona como 

algo cerrado y limitado, una especie de contenedor que solo puede ser llenado y solo se 

comunica consigo mismo, ni podemos verla como un ser encapsulado en una macroestructura 

llamada sociedad que es mucho más importante que él80. La persona tenemos que entenderla 

como un sistema abierto y dinámico de límites difusos e imprecisos; único, que interaccionando y 

participando de otras personas da forma a lo que llamamos una sociedad y sus culturas. 

Esa complejidad es necesaria y encuentra su razón de ser cuando queremos relacionarnos 

con otras personas y ser parte de su marco de posibilidades de futuro. Las relaciones son la 

materia prima de la vida en grupo. No solo nos permiten adaptarnos, sino que, gracias a las 

diferencias que observamos en los otros, nos devuelven un espejo en el que descubrimos 

quiénes somos. Cuando nos relacionamos, aprendemos de los otros... pero también de nosotros 

mismos, porque en la mirada del otro se esboza parte de nuestra  identidad81. Somos un sistema 

81 Esta idea del otro como espejo constitutivo del yo tiene raíces en la teoría del "espejo" de Jacques Lacan y en el 

concepto de "intersubjetividad" desarrollado por la fenomenología, especialmente por Edmund Husserl y Maurice 

Merleau-Ponty. 

80 Este rechazo a la visión puramente individualista o puramente colectivista del ser humano tiene precedentes en el 

pensamiento personalista de Emmanuel Mounier y en la sociología relacional de Norbert Elias. Josep Maria Coll resume esta 

tensión: "El otro cuando es reconocido como persona, impone su limitación al yo por el solo hecho de su existencia como 

otro personal. El yo que toma en serio la alteridad y la personalidad del otro, debe dejarse destronar, debe renunciar a su 

papel de centro exclusivo del universo" (La relación interpersonal, Salamanca: Fundación Emmanuel Mounier, Colección 

Persona, 2010, p. 66) 

 



Xavier Arque plana 48 

 

abierto de límites imprecisos porque esto nos permite interactuar, ser incorporados e incorporar 

en nuestra identidad a otras personas, que nos enriquecen como seres humanos, sin eliminar 

nuestra Cultura Interior. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Xavier Arque plana 49 

 

2-El Grupo: Necesidad y Cautela 

 La persona, como unidad viva, es el punto de partida de toda organización humana. Pero 

el grupo es su extensión natural. Somos seres sociales no por cultura, sino por biología82. No es 

una elección: está inscrito en nuestro código genético. Esta característica nos empuja 

irresistiblemente a buscar el contacto con otros humanos, a formar parejas, a vivir en grupo, a 

construir comunidad. Y la herramienta fundamental para establecer ese contacto es la 

comunicación. 

La comunicación es mucho más que intercambiar palabras. Es un flujo constante y 

multidimensional de información: gestos, tonos de voz, miradas, silencios, posturas corporales. 

Transmitimos y recibimos señales continuamente, a menudo sin darnos cuenta, en un proceso de 

lectura mutua que resulta esencial para nuestra supervivencia social. 

Pero la socialización humana no es ingenua: a través de la comunicación recabamos datos 

e impresiones sobre las personas que nos rodean porque la experiencia —tanto individual como 

evolutiva— nos ha enseñado que algunos seres humanos pueden representar un peligro real. 

Necesitamos a los otros, sí, pero no podemos confiar ciegamente en ellos. 

Así que a pesar de nuestro impulso de socialización, o más bien para compensarlo, 

desconfiamos instintivamente de lo nuevo, de lo desconocido83. Es un mecanismo de defensa tan 

antiguo como nuestra especie. 

¿Cómo resolvemos esta paradoja entre necesidad y cautela? ¿Cómo determinamos si es 

seguro confiar en ese otro ser humano que tenemos enfrente? Ese ser, aparentemente tan 

83 Francisco Mora: "En el difícil proceso de esos pocos millones de años que ha durado la hominización, la 

homogeneidad y cohesión social ha debido tener un gran valor de supervivencia. Esto quiere decir que todo aquello que está 

fuera del grupo y el más inmediato entorno y además es diferente, es considerado rompedor y generador de desconfianza y 

agresión. La diferencia vista así siempre ha creado agresión y violencia por la simple razón evolutiva de que produce 

inseguridad y desafía la supervivencia. Estos son códigos cerebrales que posiblemente se hayan grabado a fuego en el 

cerebro" (Neurocultura, 2007, p. 91). 

82 Norbert Elias: "En un mundo en el que los seres humanos estaban expuestos a la omnipresente amenaza de 

animales físicamente más fuertes y quizá también más veloces y ágiles, un ser humano aislado no tenía grandes 

posibilidades de subsistir por sus propios medios. Como para muchos antropoides, también para los seres humanos la 

convivencia en grupos tenía una indispensable función de supervivencia" (La Sociedad de los individuos, Barcelona: 

Península, p. 196) 

 



Xavier Arque plana 50 

 

complejo y difícil de delimitar como nosotros. La respuesta está en cómo procesamos toda la 

información que la comunicación nos proporciona. Utilizamos un proceso complejo de análisis 

que opera a dos niveles simultáneos: la inteligencia racional y la emocional84. 

El cerebro evalúa la coherencia lógica del discurso, detecta contradicciones, analiza 

patrones. El corazón lee las emociones, capta la sinceridad o la falsedad, intuye intenciones 

ocultas. Esta doble lectura —analítica e intuitiva— de lo que el otro comunica nos permite 

conocer, o al menos intuir con cierta precisión, cómo son las otras personas y determinar en qué 

medida podemos depositar nuestra confianza en ellas. Y aquí está el núcleo de todo vínculo 

social: la comunicación genera conocimiento, el conocimiento posibilita la confianza, y la 

confianza es lo que nos permite establecer lazos de cooperación85. 

2.1 De Individuos a Grupo: El Salto Cualitativo 

Cuando esta comunicación efectiva entre personas genera un conocimiento —racional y 

emocional— que posibilita la confianza y nos permite anticipar las acciones y reacciones de otros 

seres humanos86, podemos dar el siguiente paso: trabajar juntos, coordinar esfuerzos, compartir 

recursos, adoptar conductas altruistas recíprocas que a primera vista quizás parecen ir contra 

nuestro interés individual. 

86 Francisco Mora:"La capacidad que una persona tiene para intuir o representar en su propio cerebro o en su mente 

la perspectiva psicológica que tiene la otra persona le permite predecir la conducta de los otros" (Neurocultura, 2007, p. 89). 

85 Clifford Geertz: "Para descubrir lo que las personas piensan que son, lo que creen que están haciendo y con qué 

propósito piensan ellas que lo están haciendo, es necesario lograr una familiaridad operativa con los marcos de significado 

en los que ellos viven sus vidas" (Reflexiones Antropológicas sobre temas filosóficos, Barcelona: Paidós, 2002, p. 37). 

84 Eugene Sadler-Smith: "From a purely practical point of view we need an analytical and an intuitive mind to get by 

day-in day-out. Without two minds life would be so effortful and demanding that we'd end up being unable to function, 

overwhelmed by the number, range and complexity of the tasks we face" (The Intuitive Mind, John Wiley & Sons, Ltd. 

Publication, p. 13). Este concepto también resuena con la distinción entre Sistema 1 y Sistema 2 de Daniel Kahneman en 

Thinking, Fast and Slow (2011).  

 



Xavier Arque plana 51 

 

Es precisamente en ese momento cuando dejamos de ser individuos aislados y nos 

convertimos en algo cualitativamente diferente. Ese "algo diferente" es un grupo. Y el grupo —ese 

entramado de comunicaciones y confianzas mutuas— es la semilla de toda sociedad posible87. 

La sociedad no surge de contratos abstractos ni de imposiciones externas, sino de la 

confianza. Nace del conocimiento mutuo. Y ese conocimiento solo es posible gracias a la 

retroalimentación entre comunicación y confianza. Incluso las relaciones aparentemente frías del 

mercado —comprar, vender, intercambiar— requieren un mínimo de confianza para funcionar88. 

Cuando la comunicación se distorsiona y la confianza se erosiona, las sociedades solo se 

sostienen mediante la presión y la fuerza. Sin comunicación genuina, no hay conocimiento real. 

Sin conocimiento, no hay confianza. Y sin confianza, no hay verdadera sociedad. 

Solo hay control y miedo. Individuos vigilados. 

Pero esta construcción de la confianza a través de la comunicación, se enfrenta a un 

desafío formidable cuando queremos ampliar el grupo más allá de unas pocas personas.  

¿Cómo podemos conocer, confiar y cooperar con docenas, cientos o miles de personas? 

Adentrémonos un poco más en lo que significa convivir. 

2.2 El Verdadero Desafío de la Convivencia 

¿Te has preguntado alguna vez qué significa realmente convivir con otra persona? No hablamos 

simplemente de compartir un techo o coincidir en el mismo espacio, sino de algo mucho más 

profundo y complejo: el arte de reconocerse y dejarse reconocer por otro ser humano.  

Convivir con otro ser humano implica necesariamente admitir un trato de igual a igual con 

ese humano. Pero esta necesidad de compañía conlleva un precio que no siempre estamos 

dispuestos a pagar. Un precio que trasciende cualquier transacción material y que toca el núcleo 

88 Como demostró el sociólogo Mark Granovetter en su concepto de "embeddedness" (arraigo), incluso las 
transacciones económicas más formales están "incrustadas" en redes de relaciones sociales y confianza personal. Véase 
Granovetter, M. (1985), "Economic Action and Social Structure: The Problem of Embeddedness", American Journal of 
Sociology, 91(3), 481-510. 

87 Este proceso de emergencia de la cooperación a partir de la confianza ha sido ampliamente estudiado en la teoría 

de juegos evolutivos y en la sociología de la confianza. Véase Axelrod, R. (1984), The Evolution of Cooperation, Nueva York: 

Basic Books; y Bachmann, R. (2001), "Trust, Power and Control in Trans-Organizational Relations", Organization Studies, 

22(2), 337-365. 

 



Xavier Arque plana 52 

 

mismo de lo que somos. 

Desde que nacemos, somos los protagonistas absolutos de nuestra propia historia. El 

mundo parece girar a nuestro alrededor: cuando lloramos, alguien viene a consolarnos; cuando 

tenemos hambre, aparece el alimento; cuando necesitamos atención, la conseguimos. Esta 

perspectiva egocéntrica, natural y necesaria en la infancia, a menudo persiste en formas más 

sutiles durante toda nuestra vida adulta. Vivimos, por decirlo de alguna manera, en un egocosmos 

—un universo construido desde y para nuestra propia consciencia. 

Pero los humanos, como hemos visto, somos seres sociales: nuestro cerebro se moldea, y 

nuestra identidad se construye, en el diálogo permanente con los demás. Exceptuando algunos 

casos patológicos, ni sabemos, ni queremos, vivir aislados. La historia nos lo ha demostrado una 

y otra vez: los niños criados en aislamiento extremo pierden su humanidad más esencial. Sin los 

demás, el ser humano desbarata su naturaleza, pierde el pensamiento y la conducta más genuina 

y simplemente sucumbe y se enajena89.  

Cuando admitimos a la otra persona como a un igual con el que queremos satisfacer 

nuestra necesidad de socializar, algo fundamental debe cambiar en nosotros: renunciamos en 

parte a nuestra autopercepción de ser el centro del universo90. Es como si hasta ese momento 

hubiéramos vivido en un sistema solar donde nosotros éramos el sol, y de repente 

descubriéramos que formamos parte de un sistema binario, donde dos estrellas deben aprender a 

coexistir e influirse mutuamente. 

Esta transformación no es fácil. Tenemos que empezar a autoimponernos límites a nuestro 

mundo y a nuestro propio yo. Debemos aprender a modular nuestros impulsos, a considerar las 

necesidades del otro, a negociar espacios y tiempos que antes considerábamos exclusivamente 

90  Josep Maria Coll lo expresa con precisión filosófica: "El otro cuando es reconocido como persona, impone su 
limitación al yo por el solo hecho de su existencia como otro personal. El yo que toma en serio la alteridad y la personalidad 
del otro, debe dejarse destronar, debe renunciar a su papel de centro exclusivo del universo" . Josep Maria Coll Alemany. La 
relación interpersonal. Fundación Emmanuel Mounier. Colección Persona.  Salamanca 2010  p. 66 

89p.84 Sin los demás, el hombre desbarata su naturaleza, pierde su pensamiento y su conducta más genuina y 
simplemente sucumbe y se enajena. Esto lo hemos visto en los seres humanos aislados a los pocos años tras el nacimiento, 
o conviviendo con primates en la selva (Mora, 2001 ; 2002) El hombre es claramente dependiente de su entorno social y 
menos de sus genes. No en vano el ser humano conforma y desarrolla tras el nacimiento casi el 70 % de su cerebro en 
interacción constante con su medio ambiente y los demás. Pero el hombre necesita a los demás, no sólo durante la niñez, la 
adolescencia o la juventud, sino a lo largo de toda la vida. El éxito de un individuo o la supervivencia de la especia misma es 
muy dependiente de las habilidades y talentos que éstos tengan para interaccionar unos con otros en la sociedad en que 
viven. Francisco Mora. Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Alianza Editorial. Madrid 2007 

 



Xavier Arque plana 53 

 

nuestros. La infancia puede estar llena de "yo quiero", pero la madurez es el arte del "nosotros 

necesitamos". 

Hemos de aprender a respetar al otro por lo que es en sí mismo y por lo que representa en 

nuestra vida debido al vínculo que nos une, y no solo por el espacio que ocupa y los recursos que 

consume de nuestro entorno natural. 

Respetar por lo que es en sí mismo significa reconocer que la otra persona tiene sus 

propios sueños, miedos y aspiraciones, una historia personal única, y un valor intrínseco 

independiente de lo que nos aporta. El otro no es un instrumento para nuestra felicidad, sino un 

centro de consciencia tan complejo y valioso como el nuestro. 

Respetar por lo que representa en nosotros implica valorar cómo esa persona enriquece 

nuestra existencia, el crecimiento que experimentamos gracias a su presencia, y la forma en que 

nos transforma. Porque nunca salimos intactos de un verdadero encuentro con el otro91. 

Esta es la verdadera complejidad de la convivencia humana: trasciende la mera 

coexistencia física para convertirse en un ejercicio constante de reconocimiento mutuo, donde 

cada individuo debe aprender a ser, simultáneamente, protagonista de su propia vida y actor 

secundario en la vida del otro. 

2.3 La Paradoja de los Límites: De lo Físico a lo Virtual 

Los límites del Ser Humano en el espacio físico son límites tangibles, medibles, 

comprensibles. Son la física del decorado natural que nos rodea y los predadores que en él 

habitan. Podemos conocerlos mediante nuestra inteligencia racional: medimos el tamaño de una 

montaña, calculamos la fuerza del león, anticipamos trayectorias y resultados, sopesamos el peso 

de una piedra, sentimos el calor o el frio. Este conocimiento objetivo e instrumental nos ha 

permitido sobrevivir, adaptarnos y, finalmente, dominar buena parte de nuestro entorno natural. A 

escala del ser humano, es un conocimiento verificable, transmisible con precisión, y que funciona 

independientemente de quién lo aplique. Es un conocimiento que es fácil de procesar por parte 

91  Como indica el Doctor Bruce Lipton “Los procesos de crecimiento requieren un intercambio libre de información 
con el medio, la protección requiere el cierre completo del sistema. Una respuesta de protección mantenida inhibe la 
producción de energía necesaria para la vida.”"Lo que pensamos varía nuestra biología" Bruce Lipton, doctor en Medicina, 
investigador en biología celular. Entrevista realizada por Ima Sanchís y publicada en La Vanguardia 09/09/2011 

 



Xavier Arque plana 54 

 

de nuestra inteligencia racional o instrumental. 

En las relaciones sociales, sin embargo, las reglas del juego cambian radicalmente. La 

comunicación con otro ser humano implica detectar límites virtuales sin consistencia física, 

autónomos e imprecisos, cuyo único referente y guía es la propia autopercepción interior y su 

comparación con el otro. Y no hay balanza que pese la dignidad, ni regla que mida el respeto, ni 

termómetro que indique la temperatura emocional exacta de una relación. 

Aquí necesitamos activar una forma completamente diferente de conocer: nuestra 

inteligencia emocional. Este conocimiento empático y relacional no se basa en medidas objetivas, 

sino en la capacidad de sentir con el otro, de leer los matices de su estado interior, de 

comprender no solo lo que dice sino lo que siente y necesita. Es un conocimiento subjetivo, 

contextual, y que cambia según quiénes somos y cómo nos relacionamos. 

Esta distinción es crucial porque nos revela una verdad incómoda: una persona es un 

elemento más de la naturaleza, pero para conocer plenamente a otra persona —y por lo tanto, 

para establecer con ella vínculos auténticos de confianza—. No basta con el análisis racional de 

lo que el otro aparenta, dice o hace. Es necesario conocer también el porqué aparenta, dice o 

hace las cosas. La confianza plena nace cuando ambos tipos de conocimiento convergen y se 

refuerzan mutuamente. Reconocer a otra persona me obliga a pensar en una realidad que está 

más allá del mundo físico. Los límites de la Persona, su personalidad, son límites virtuales que la 

naturaleza, aparentemente, no dispone. 

El otro ser humano, al ser aceptado como mi igual, me limita de una manera que no existe ni tiene 

correlación alguna con ninguna otra cosa existente en la naturaleza que me rodea. La persona es 

una puerta abierta a una dimensión completamente diferente de la existencia. Una dimensión 

donde los límites no se tocan con las manos, pero son tan reales —o más— que las montañas y 

los leones. Una dimensión diferente a la propia que debemos comprender, y que comprender nos 

hace crecer92. Una dimensión que no podemos medir solo con la razón, sino que debemos sentir 

con todo nuestro ser. Y es en ese espacio, entre ambos mundos —el objetivo y el emocional—, 

donde comienza a gestarse la verdadera confianza. 

92 Howard Gardner: "Un organismo no se desarrolla de manera normal a menos que esté expuesto a determinadas 

experiencias" (Estructuras de la Mente, México: FCE, 1994, p. 74)4 

 



Xavier Arque plana 55 

 

Este conocimiento completo —instrumental y emocional a la vez— es lo que nos permite 

distinguir una relación superficial de una profunda, una interacción burocrática de un vínculo 

humano auténtico. Y, como veremos más adelante, esta distinción tendrá consecuencias 

fundamentales cuando analicemos cómo delegamos parte de nuestro poder en las instituciones 

que gestionan la sociedad.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Xavier Arque plana 56 

 

3-Las Instituciones: El Tejido Invisible de la Convivencia 

Juntándonos con otras personas nos hacemos más fuertes en nuestra relación con el 

mundo físico93, y comunicándonos nos hacemos más inteligentes —tanto racional como 

emocionalmente. Esta doble ganancia no es casual: es el motor mismo de nuestra evolución 

como especie social. 

Fruto de estas mejoras, a lo largo de la historia, los humanos hemos ido creando grupos 

de personas cada vez más grandes. El grupo multiplica nuestras capacidades individuales de 

formas que van mucho más allá de la simple suma aritmética o del beneficio de encontrar pareja. 

Pero gestionar grupos de personas, en los que cada persona tiene su propia personalidad, 

su peculiar manera de ser, sentir y razonar y, además, donde cada persona sigue siendo un ser 

autónomo que puede largarse cuando quiera, es complicado; muy complicado. Aquí reaparece la 

paradoja que señalábamos antes: convivir requiere coordinar no solo cuerpos en el espacio físico 

de la naturaleza que nos rodea, sino también esas realidades virtuales que llamamos 

personalidades, cada una con sus propios límites invisibles e intransferibles. 

3.1 El Nacimiento de las Instituciones 

Para llevar a cabo con éxito la complicada gestión de la convivencia, los seres humanos 

hemos creado leyes, normas, estructuras legales, tradiciones, reglas, estatutos, usos, protocolos, 

etc., que nos ayudan a poner orden en el funcionamiento de los grupos. A todo este tipo de leyes 

y normas, les llamamos Instituciones. En su forma más simple una institución es un acuerdo entre 

personas. Desarrollando un poco más la definición podríamos decir que una institución es un 

conjunto de normas, procedimientos y estructuras organizativas estables establecidas para 

coordinar y regular las actividades humanas en un ámbito determinado. Estas construcciones 

mentales ayudan a que cada miembro pueda construir lo que anteriormente he titulado el marco 

de posibilidades de futuro, es decir, las instituciones ayudan a que toda persona pueda planificar 

y pensar su vida más allá del momento presente, desde dentro del grupo. Las Instituciones 

trasladan parte de las relaciones y vínculos que se construyen en esa dimensión que no es el 

espacio físico, a nuestro entorno natural. Nos permiten transformar algo que hasta ese momento 

93 Norbert Elias lo expresa con contundencia: "En un mundo en el que los seres humanos estaban expuestos a la 
omnipresente amenaza de animales físicamente más fuertes y quizá también más veloces y ágiles, un ser humano aislado no 
tenía grandes posibilidades de subsistir por sus propios medios. Como para muchos antropoides, también para los seres 
humanos la convivencia en grupos tenía una indispensable función de supervivencia" (La Sociedad de los individuos, p. 196).  

 



Xavier Arque plana 57 

 

solo estaba en el interior de las personas, en un ente objetivable. Algo que antes requería un 

conocimiento racional y emocional, ahora, al ser objetivizado, ya solo requiere conocimiento 

instrumental. 

Las instituciones permiten tener expectativas compartidas y confiables sobre el futuro. 

¿Cómo ocurre esto? Porque entre todas las personas, cruzando instituciones en forma de relatos, 

se da forma, y en consecuencia se puede compartir, unas representaciones de la realidad 

similares que favorecen una acción común y previsible94.  

Un ejemplo cotidiano: cuando sabes que existe una ley -una institución- que protege la 

propiedad privada, y esta institución es compartida por todas las personas del grupo, puedes 

plantar un árbol frutal en tu terreno con la certeza de que dentro de cinco años podrás recoger 

sus frutos. Sin esa institución, vivirías en la incertidumbre constante: ¿seguirá siendo mío este 

terreno mañana? ¿Vendrá alguien más fuerte y me lo arrebatará? Esa incertidumbre te obligaría a 

vivir solo en el presente inmediato. 

Por lo tanto, cualquier cuerpo de normas que directa o indirectamente regule o modifique 

la actividad y comportamiento de los seres humanos es una Institución. Por ejemplo: la 

constitución de un país, las leyes penales, las empresas, el matrimonio, la religión, las normas de 

educación, las relaciones familiares, las leyes del comercio, los mercados financieros, el ministerio 

de cultura, el código de circulación, etc. Incluso prejuicios que actúan como memes o las 

ideologías pueden ser considerados instituciones cuando estructuran y regulan comportamientos 

colectivos. Las instituciones son, en esencia, conocimiento cristalizado en normas. 

3.2 Cantar el Desierto: Las Instituciones Primitivas 

Uno de los ejemplos más primitivos y fascinantes de Institución lo encontramos en algunas 

tribus aborígenes de Australia95. Allí, existía una institución que era una simple canción pero que 

servía como mapa, como guía de viaje y como vínculo espiritual con la tierra. La canción podía 

durar horas y ser muy monótona, pero es que su función no era ser vehículo de entretenimiento 

como ocurre ahora, sino ser un mapa oral de cómo desplazarse de un punto a otro96. 

96 Bruce Chatwin lo describe poéticamente: "...the labyrinth of invisible pathways which meander all over Australia and are 

95 Watson, Helen (1989), Singing the Land, Signing the Land, Deakin University Press. 

94 Como señalan Lane, Pumain, van der Leeuw y West: "Generally speaking, the formation of shared representations is the 
premise necessary for a common action" (Complexity perspectives on innovation and social change, 2009). La acción 
colectiva coherente solo es posible cuando existe un marco compartido de significados 

 



Xavier Arque plana 58 

 

Cantando la canción y siguiendo sus instrucciones, los aborígenes podían desplazarse por 

el desierto australiano, reforzar su vínculo con esa tierra y llegar con certeza a su lugar de destino. 

La canción, sus rituales de transmisión y su ejecución, permitían que un conocimiento adquirido 

hace cientos de años por unas personas fuese transmitido fidedignamente a diferentes grupos de 

personas en diferentes épocas. 

Lo que ahora hacemos con el iPhone y Google Maps, los aborígenes de Australia lo hacían 

cantando. Es una manera más primitiva, cierto, pero pensemos en esto: ¿cuánto durará el 

iPhone? ¿Y el GPS? ¿Y Google Maps? Esta institución australiana ha sobrevivido miles de años 

sin necesidad de satélites, servidores o baterías. Dudo que nuestras tecnologías actuales puedan 

presumir de tal longevidad. 

No es un caso único. En todo el mundo, hasta hace muy poco, se han utilizado relatos, 

canciones, cuentos, mitos e historias para educar, transmitir y condicionar la vida de las 

personas. Piensa en los cuentos que te contaban. Casi todos contenían una lección moral, una 

advertencia, una norma de comportamiento disfrazada de entretenimiento. No seas codicioso, 

respeta a tus mayores, el trabajo honrado tiene recompensa, las mentiras siempre se descubren.  

El cuento hace algo extraordinario: es una mera creación racional, a caballo de las 

micro-instituciones y las instituciones, que convierte conocimiento explícito (ciertas acciones son 

peligrosas o inmorales) en conocimiento emocional (sentimos miedo, admiración o rechazo hacia 

esos comportamientos). 

Ya sea un cuento, una Declaración de Derechos como la de Virginia de 1776, una tradición, 

una ley, una Sociedad Anónima o incluso una religión; cualquier acuerdo tácito o explícito, si 

regula el funcionamiento de las personas, estamos frente a una institución. Y todas estas 

pequeñas y primitivas, o grandes y modernas instituciones, que en el fondo no són más que 

relatos, han sido los vehículos de transmisión y almacenaje del gran cuerpo de conocimientos que 

los grupos de seres humanos, a medida que crecían, iban acumulando. 

Los relatos y las instituciones han sido un elemento clave para el desarrollo de las 

diferentes culturas. Sin relatos, no nos habríamos diferenciado demasiado de los otros miembros 

known to Europeans as 'Dreaming-tracks' or 'Songlines'; to the Aboriginals as the 'Footprints of the Ancestors' or the 'Way of 
the Law'. Aboriginal Creation myths tell of the legendary totemic being who wandered over the continent in the Dreamtime, 
singing out the name of everything that crossed their path - birds, animals, plants, rocks, waterholes - and so singing the 
world into existence" (The Songlines, 1987) 

 



Xavier Arque plana 59 

 

de la familia homininae. Sin instituciones, nuestros grupos no habrían podido superar el tamaño 

de una familia extensa o una banda tribal donde todos se conocen personalmente. 

El extraordinario poder y el éxito de las Instituciones es justamente el hecho de que han 

permitido a los seres humanos acumular conocimientos97 y gestionar sus sociedades, cuando 

gestionar una sociedad y mantener información útil para otras personas estaba muy por encima 

de las posibilidades biológicas inherentes a las personas. Nuestro cerebro individual tiene límites 

claros: no podemos recordarlo todo, no podemos vivir cientos de años para acumular toda la 

experiencia necesaria, no podemos estar en todos los lugares a la vez. 

Las Instituciones han sido la Internet del hombre pre-digital, pues con su creación 

expandieron las posibilidades de los seres humanos y los pusieron en contacto, salvando tiempos 

y distancias, con otros seres humanos. Permitieron que un conocimiento generado en una época 

pudiera ser utilizado siglos después. Permitieron que personas que jamás se conocerían pudieran 

coordinar sus acciones bajo reglas comunes. 

Esta capacidad de acordar unas normas de comportamiento de una manera que puedan 

ser compartidas y transmitidas es la primera gran revolución de la especie humana. Los seres 

humanos empezamos a ser personas cuando fuimos capaces de cantar y relatar nuestro mundo, 

creando las primeras instituciones que tenían que ayudarnos. 

Las instituciones son, en definitiva, la inteligencia extendida del ser humano, la huella viva 

de nuestra voluntad de convivir. 

3.3 Una Tipología Necesaria 

Para comprender mejor este fenómeno, necesitamos distinguir varios tipos de instituciones 

en función de la cantidad de personas a las que involucran y su distancia con las personas: 

Micro-instituciones o Instituciones Naturales. Son instituciones no formalizadas que 

surgen de manera orgánica y que regulan las interacciones más básicas entre personas. Por 

ejemplo: el juego, la lealtad, las relaciones fraternales o parentales, la reciprocidad, los gestos de 

97 Jean Monnet solía citar al filósofo suizo Amiel: "La experiencia de cada hombre se desvanece con él. Sólo las 
instituciones se hacen más sabias acumulando la experiencia colectiva. Gracias a esta experiencia, a esta sabiduría, el 
comportamiento de los hombres regidos por las mismas normas se irá transformando gradualmente aunque su naturaleza se 
mantenga". (Pascal Fontaine, A new idea for Europe. The Schuman declaration — 1950–2000, 2000). 

 



Xavier Arque plana 60 

 

cortesía. Estas instituciones surgen de forma casi espontánea y se mantienen vivas a través de la 

práctica diaria. Podríamos decir que son privadas y están dentro de cada persona. 

Instituciones. Son lo que propiamente entendemos por instituciones; acuerdos entre 

personas para coordinar actividades. Se basan en la oralidad y establecen el nivel de acuerdo 

sobre el que se construye una sociedad. Por ejemplo: los relatos fundacionales, las canciones 

como las que hemos visto en Australia, las tradiciones usos y costumbres, los mitos de origen. 

Estas instituciones, al ser orales, requieren un esfuerzo consciente de transmisión y conservación. 

Super-Instituciones. Aparecen cuando se convierten los símbolos que definen a las 

Instituciones en objetos físicos, para que en su perpetuación no dependan exclusivamente de las 

personas. La escritura es el ejemplo paradigmático: permite que las normas existan 

independientemente de la memoria humana. Códigos legales escritos, constituciones, textos 

sagrados, contratos... todas estas son super-instituciones que han ganado una permanencia que 

trasciende la vida de sus creadores. 

Meta-instituciones. Son instituciones para gestionar instituciones. Por ejemplo: los 

mercados financieros que regulan cómo funcionan las empresas, los Estados que coordinan 

múltiples instituciones bajo un marco común, los organismos internacionales que arbitran entre 

Estados. Estas meta-instituciones operan a un nivel de abstracción superior y su impacto en la 

vida de las personas puede ser difícil de rastrear directamente. 

Esta tipología será fundamental para entender cómo impacta cada tipo de institución en la 

vida en sociedad y cuándo las instituciones pueden volverse peligrosas. 

 

3.4 Un Logro Imprescindible... y Peligroso 

Lo primero que conviene afirmar con claridad es que las instituciones constituyen uno de los 

grandes logros de la humanidad. Sin ellas no existiría la cultura tal como la conocemos, ni sería 

posible la convivencia estable más allá de pequeños grupos. Las instituciones hacen posible la 

coordinación social a gran escala, la transmisión del conocimiento y la continuidad histórica. En 

este sentido, no son un problema a evitar, sino una condición de posibilidad de la vida humana en 

común. 

 



Xavier Arque plana 61 

 

Ahora bien, este reconocimiento inicial no debe impedirnos señalar un hecho fundamental que 

aparecerá recurrentemente a lo largo de este libro: las instituciones —más allá de las 

micro-instituciones o instituciones naturales— operan principalmente en el dominio del 

conocimiento objetivo, formal y racional. Son extraordinariamente eficaces para codificar 

normas, establecer procedimientos, estandarizar comportamientos y gestionar recursos. Su 

potencia reside precisamente en esa capacidad de abstracción. 

Sin embargo, existe una dimensión entera del conocimiento humano que escapa de manera 

estructural a la lógica institucional: el conocimiento empático y emocional, aquel que solo puede 

emerger del encuentro directo entre personas. Las instituciones pueden decirnos cómo 

comportarnos, pero no pueden sentir por nosotros. Pueden regular acciones, pero no 

experimentar confianza. Pueden influir sobre nuestras emociones, pero no emocionarse. Pueden 

crear marcos de convivencia, pero no sustituir el vínculo personal que sostiene esa convivencia 

desde dentro. 

Aquí aparece el núcleo del problema. 

Las personas vivimos y socializamos combinando constantemente dos tipos de conocimiento: 

el racional-instrumental y el empático-emocional. Una sociedad funcional es aquella capaz de 

mantener un equilibrio dinámico entre ambos. Es decir, una sociedad en la que la gestión sea 

percibida como racional y justa, pero donde, al mismo tiempo, las personas se sientan 

reconocidas, valoradas e individualizadas; donde exista confianza interpersonal y no solo 

cumplimiento normativo. 

Cuando una sociedad privilegia de manera sistemática uno de estos registros en detrimento del 

otro, el resultado es inevitablemente disfuncional. O bien se genera una sociedad altamente 

eficiente en términos técnicos, pero emocionalmente deshumanizada, donde las personas se 

reducen a números, expedientes o recursos; o bien se configura una comunidad intensamente 

afectiva pero incapaz de gestionar la complejidad material, los conflictos o la escasez, 

funcionando como una gran familia sin herramientas para sostenerse en el tiempo. 

A medida que las sociedades han crecido en tamaño y complejidad, las instituciones han 

permitido amplificar enormemente nuestra capacidad de gestión instrumental. Sin embargo, no 

hemos desarrollado herramientas equivalentes para ampliar nuestra capacidad de gestión 

empática a la misma escala. Peor aún: hemos delegado progresivamente esta dimensión en las 

 



Xavier Arque plana 62 

 

propias instituciones, otorgándoles un poder que excede la escala humana. 

En ese proceso, hemos aceptado que algunas instituciones se vuelvan más importantes que las 

personas a las que supuestamente sirven, a cambio de eficacia, estabilidad o seguridad. Al 

cederles este poder, las personas hemos pasado de ser creadoras y controladoras de las 

instituciones a convertirnos en un elemento más del sistema: gestionable, reemplazable y, llegado 

el caso, sacrificable por el bien institucional. La herramienta se transforma entonces en amo. 

Este proceso no responde a una voluntad consciente de dominación, sino a una lógica funcional. 

Como mostró Max Weber, la racionalización institucional incrementa la eficiencia a costa de la 

personalización y la relación directa. Karl Polanyi fue un paso más allá al señalar que, cuando esta 

lógica se autonomiza, la institución se “desencastra” de la sociedad que debía servir y acaba 

subordinándola a sus propios fines.98 

La tensión entre lo que las instituciones pueden hacer, lo que no pueden hacer y el riesgo de que 

escapen a nuestro control constituye el hilo conductor de este libro. Pero antes de profundizar en 

ese análisis institucional, es necesario dar un paso atrás y volver al punto de partida: la persona. 

Si las instituciones nacen para gestionar la convivencia entre personas, debemos comprender 

mejor cómo nos comunicamos, cómo construimos confianza, cómo socializamos y qué significa 

exactamente ser persona en relación con otras personas. Solo desde una comprensión más 

profunda de lo humano podremos evaluar críticamente qué pueden y qué no pueden hacer las 

instituciones, y cómo mantenerlas bajo control para que cumplan su función original: facilitar la 

convivencia, no sustituirla; servir a las personas, no someterlas. 

 

 

 

 

98 Max Weber, Economía y sociedad, especialmente el análisis de la racionalización y la “jaula de hierro” de la 
burocracia moderna. Karl Polanyi, La gran transformación. El concepto de desencastre (disembedding): describe el proceso 
mediante el cual una institución deja de estar integrada en las relaciones sociales y comienza a imponer su propia lógica 
sobre ellas. 

 



Xavier Arque plana 63 

 

4-El Encuentro Primordial 

Imaginemos por un momento esta escena. Es el año 45.000 a.C., un poco al sur de los hielos 

milenarios que cubren gran parte de Europa. En una pradera de un territorio aún sin nombre, dos 

seres humanos solitarios acaban de avistarse. Uno lo catalogaríamos hoy como Homo sapiens 

sapiens; al otro, como Homo neanderthalensis. Llevan muchos días caminando en soledad y 

están exhaustos. 

Un ser humano solo es una presa fácil. En ese mundo hostil, la soledad extrema es casi siempre 

una condena a muerte. Por eso, la visión de otro ser humano despierta una mezcla ambigua de 

alivio y temor. Juntos podrían cazar, vigilar el sueño del otro y aumentar sus probabilidades de 

supervivencia.  

Pero acercarse a otro ser humano, tanto hoy como en el pasado, conlleva algunos riesgos. Si 

queremos seguir vivos —y en general este es un deseo habitual y respetable—, cuando nos 

encontramos con otra persona debemos prever la peligrosidad de la situación y prepararnos 

también para la huida o el ataque. A todos nos gustan las otras personas, pero no siempre 

coincidimos en lo que nos gusta de las otras personas. 

4.1 Pre-juicios: La Primera Línea de Defensa 

Nuestros dos ejemplares primigenios, al verse, necesitan evaluarse mutuamente en cuestión de 

segundos. Aunque el canal de comunicación más rico es el habla, cuando dos personas se 

encuentran primero se activan otros canales: la vista, el oído, el olfato. La apariencia, el olor, los 

gestos, la postura o los rituales transmiten información vital que utilizamos para activar nuestras 

reacciones más instintivas: los pre-juicios. 

Cuando la información entra por estos canales —especialmente por el olfato— solemos delegar el 

control a la amígdala, nuestra parte más “animal”. Su lógica es simple: si hay peligro, huye o 

ataca; si no lo hay, mantente en tensión por si aparece el peligro y has de huir o atacar. Es un plan 

de actuación claro y simple. 

Actuar movidos por un pre-juicio significa actuar sin haber juzgado la situación actual. Es una 

reacción rápida, hormonal y agotadora. Útil cuando hay poco tiempo y mucha incertidumbre. 

En lugar de analizar el caso concreto, simplificamos la experiencia recurriendo a promedios de 

 



Xavier Arque plana 64 

 

situaciones similares; a estereotipos. Como explica Allportt99, los estereotipos surgen de procesos 

normales de percepción y memoria: simplifican nuestra experiencia y nos ayudan a actuar 

rápidamente.  

4.2 Conocer al Otro: El Misterio de la Mente Ajena 

Si nuestros dos personajes quieren transformar este encuentro en una oportunidad de 

colaboración, deberán dar un paso difícil: desactivar el pre-juicio y activar la comunicación 

consciente. Observarse para intuir si el otro los ve como un recurso —un filete, un objeto sexual, 

una fuente de beneficio— o como un igual con quien se puede vivir y confiar. Es decir, necesitan 

más información. 

Esta información solo puede extraerse mediante la comunicación. Los humanos no venimos con 

manual de instrucciones ni con etiquetas explicativas adheridas a la frente. Cada persona tiene la 

percepción de que su mundo interior es único, y la mente del otro permanece siempre 

parcialmente oculta. No podemos leer pensamientos, pero al comunicarnos abrimos ventanas 

que nos permiten mostrar quiénes somos. 

Sin embargo, comunicar no garantiza entender. Siempre nos comunicamos —cuando hablamos y 

cuando callamos, con gestos, miradas, posturas, ropas u olores—, pero lo decisivo no es 

comunicar, sino que el significado de lo comunicado sea compartido. 

Retomando la clásica propuesta de C.S. Peirce100, el significado depende no solo de un símbolo y 

un referente, sino también de un interpretante: una representación mediadora del mundo en 

función de la cual se establece la relación entre símbolo y referente. En palabras sencillas: no todo 

el mundo tiene por qué entender de la misma manera lo que hacemos o decimos, aunque nos 

vean o escuchen perfectamente. Por ejemplo, mostrar los dientes puede significar amenaza o 

alegría, según el contexto cultural. 

Comunicar lo que somos, sentimos o pensamos de una manera que el otro pueda decodificar 

100 C. S. Peirce, Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Vol. 2, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 
1960, p. 228 

99 Como señala Allport: "Los estereotipos [y prejuicios] surgen como consecuencia de procesos corrientes de 
percepción y memoria, y la tendencia natural y normal (del hombre) a formar generalizaciones, conceptos, categorías, cuyo 
contenido representa una simplificación excesiva de su mundo de experiencias" (The nature of prejudice, Cambridge Mass.: 
Addison-Wesley, 1954, p. 27).  

 



Xavier Arque plana 65 

 

correctamente —o sea, entender— lo que le transmitimos, no es un acto instintivo. No es algo 

que nos salga a todos los seres humanos de la misma manera porque forma parte de nuestra 

biología. La voluntad de comunicación entre humanos es instintiva, cierto, pero los símbolos que 

usamos —palabras, gestos, tonos, colores— son siempre construcciones culturales. Y, por lo 

tanto, si la cultura no es compartida, la decodificación de los símbolos no se produce 

correctamente. Si la decodificación no es correcta, no podemos llegar a un acuerdo para 

conseguir una significación compartida de los símbolos, ni podemos tener una representación 

compartida del mundo en que vivimos. Simplemente no nos entendemos y, por lo tanto, con ese 

ser humano no podemos actuar como Personas101. 

4.3 La Inteligencia Emocional: Navegando en la Incertidumbre 

Este límite nos sitúa ante una condición fundamental de lo humano: nunca comprendemos 

plenamente al otro. La comunicación deja siempre una nube de incertidumbre.  

El lenguaje, sus silencios y los otros canales de comunicación nos proporcionan mucha 

información, tanta que, en general no podemos, ni comprender, ni filtrar, ni procesar en su 

totalidad. Esta incapacidad de captarlo todo, esta imposibilidad de poder comprender 

perfectamente al otro, es crucial que ocurra en los encuentros entre dos personas, pues hay dos 

componentes en nuestro cerebro que se benefician de esta incertidumbre fruto de una nube de 

información no tabulada. 

El primer componente que se beneficia de tener un gran volumen de datos no tabulados es 

nuestra lógica empática o emocional, que es capaz de tomar decisiones sin tener que recurrir a la 

lógica racional. La Inteligencia Emocional no se dedica a analizar todas las posibilidades y todas 

las variables, sino que "instintiva y arbitrariamente" acota el espectro de posibilidades y variables 

para predecir la conducta de la otra persona102.  

Metafóricamente podríamos decir que su nivel de funcionamiento está un paso por encima de la 

102Francisco Mora: "La capacidad que una persona tiene para intuir o representar en su propio cerebro o en su 
mente la perspectiva psicológica que tiene la otra persona le permite predecir la conducta de los otros" (Neurocultura. Una 
cultura basada en el cerebro, Madrid: Alianza Editorial, 2007, p. 89) 

101 Como señalan Lane, Pumain, van der Leeuw y West: "What characterizes human socio-cultural organizations is 
their ability to negotiate such representations, giving rise to shared representations. Unlike what happens in the homologous 
activity in the field of biological systems (signaling), in negotiation semantics is important. The message may be totally new in 
form, yet the person sending it expects the receiver to be capable of interpreting it" (From Bioeconomics to Degrowth. 
Georgescu-Roegen's "new Economics" in eight essays, 2009, p. 177) 

 



Xavier Arque plana 66 

 

amígdala, pues el control que tenemos sobre sus decisiones es muy relativo y no se rige por unos 

procesos de razonamiento lógico-racionales, pero al menos somos conscientes de la decisión 

que ha tomado y, en parte, podemos trazar la lógica emocional que adoptamos. 

Con la mente racional primero reflexionamos y luego actuamos. Con la Inteligencia Emocional 

hacemos las dos cosas a la vez: reflexionar y actuar. Es como si pudiéramos observarnos a 

nosotros mismos mientras tomamos la decisión, conscientes del proceso pero sin controlarlo 

completamente. La Inteligencia Emocional es el puente entre el instinto y la razón. Reacciona y 

reflexiona al mismo tiempo, un equilibrio sutil entre la bestia y el filósofo. 

Por ejemplo, cuando conocemos a alguien nuevo en una fiesta, nuestra Inteligencia Emocional 

está evaluando constantemente: ¿Esta persona es amigable? ¿Puedo confiar en ella? ¿Quiere 

algo de mí? Y mientras hacemos estas evaluaciones, simultáneamente estamos respondiendo, 

sonriendo, ajustando nuestra postura, decidiendo si nos acercamos más o nos alejamos. O 

pensemos en una conversación incómoda: alguien nos dice algo ambiguo, quizá con una sonrisa 

demasiado amplia o un tono apenas perceptible de ironía. Antes de que nuestra mente racional 

entienda qué ha pasado, ya sentimos una ligera incomodidad, una alerta. Esa es la Inteligencia 

Emocional actuando: detecta lo invisible y traduce lo emocional antes que lo verbal. No 

esperamos a tener un análisis completo para actuar, pero tampoco reaccionamos de forma 

puramente instintiva. 

De hecho, gran parte de todas las decisiones importantes que tomamos en nuestra vida son 

ejecutadas desde nuestra Inteligencia Emocional. Desde el levantarnos por la mañana a la 

decisión de los amigos que tenemos, la selección de la pareja, el tener hijos, el salir de 

vacaciones, o simplemente actuar durante el día, dependen en gran parte de esta parte del 

cerebro103. 

Por ejemplo, si analizáramos racionalmente todas las variables antes de cruzar una calle, nunca 

avanzaríamos. La mente emocional toma el camino intermedio: teme al peligro, pero permite la 

acción. Sin ella, quedaríamos bloqueados ante la complejidad. 

La razón por la cual delegamos gran parte de las decisiones que tomamos en la Inteligencia 

103 Eugene Sadler-Smith: "From a purely practical point of view we need an analytical and an intuitive mind to get by 
day-in day-out. Without two minds life would be so effortful and demanding that we'd end up being unable to function, 
overwhelmed by the number, range and complexity of the tasks we face" (The Intuitive Mind, John Wiley & Sons, Ltd. 
Publication, p. 13) 

 



Xavier Arque plana 67 

 

Emocional es porque nuestro cerebro es limitado y ha de optimizar sus recursos. No tenemos ni 

el tiempo, ni la rapidez ni la capacidad para, desde unos datos empíricos, proceder a un análisis 

lógico-racional para tomar la mejor decisión. La combinación de nuestra mente emocional o 

empática y la mente racional nos facilita el poder tomar decisiones en un tiempo razonable acorde 

a nuestra dinámica de vida. Quizás no será la mejor decisión, pero es que sin la Inteligencia 

Emocional simplemente no podríamos dar ni un solo paso, porque nunca terminaríamos de 

valorar todas las diferentes posibilidades a analizar para dar este primer paso. 

Por lo tanto, frente a otra persona, la incertidumbre inicial no es un obstáculo: es el terreno fértil 

donde la intuición puede “leer” intenciones, captar matices, sentir peligros o oportunidades antes 

de que la razón lo articule.104 

4.4 El Cerebro y la Diferencia: Un Peligro Ancestral 

Pero además de este volumen de información indefinida que rodea a un mensaje, el disponer de 

una gran riqueza de datos y variables en la comunicación es muy positivo para el otro 

componente que se beneficia de esto; el funcionamiento de nuestro cerebro. 

La neurología nos ha descubierto un hecho curioso: nuestro cerebro reacciona a la diferencia en 

las personas como si fuese un peligro105. Nuestra educación o nuestro carácter podrán atenuar 

este impulso, o más bien maquillarlo, pero los trabajos de McConnell, Leibold y Francisco Mora 

nos han demostrado que, en las profundidades de nuestro cerebro, la diferencia es entendida 

como un peligro y genera desconfianza. 

Las diferencias en el aspecto nos ponen en guardia, pero las diferencias son muy importantes, 

nos enriquecen, al fin y al cabo, la diferencia es lo que nos permite aumentar el conocimiento y 

105p.91 “En el difícil proceso, de esos pocos millones de años que ha durado la hominización, la homogeneidad y 
cohesión social ha debido tener un gran valor de supervivencia. Esto quiere decir que todo aquello que está fuera del grupo y 
el más inmediato entorno y además es diferente, es considerado rompedor y generador de desconfianza y agresión, muy 
particularmente otros seres humanos, que aun con el mismo color de piel, tienen diferentes anatomias, hablan diferente, se 
pintan diferente, emiten sonidos diferentes y tienen conductas y valores diferentes. La diferencia vista así siempre ha creado 
agresión y violencia por la simple razón evolutiva de que produce inseguridad y desafia la supervivencia. Estos son codigos 
cerebrales que posiblemente se hayan grabados a fuego en el cerebro.”Francisco Mora. Neurocultura. Una cultura basada en 
el cerebro. Alianza Editorial. Madrid 2007 

104Lo que se produce es una impronta emocional que tiene un valor extraordinario como elemento predictivo. La 
impronta emocional parece ser la guia inicial, del proceso de razonamiento y conducta. Es esa reacción o intuición primera 
“llena de sabiduria” que, como impresión, nos balancea ya hacia un lado u otro en nuestra toma de decisiónes y nos acerca 
a distinguir lo correcto de lo incorrecto, lo bueno de lo malo”. Mora 2006 Los Laberintos del Placer en el cerebro humano . 
Alianza Editorial, Madrid 

 



Xavier Arque plana 68 

 

crecer. Como recuerda Mary O. Wiemann, sin diferencias no hay comparación, y sin comparación 

no hay conocimiento ni vida106. Así que debemos sobreponernos a nuestros miedos ancestrales y 

obtener el máximo de información con la menor brevedad para así poder analizar más o menos el 

porqué de la diferencia y si esta diferencia es un peligro o no antes de que se disparen nuestros 

instintos. 

Desconfiamos y dudamos porque no acabamos de percibir completamente la razón de esa duda 

y, en muchos casos, dejamos que el pre-juicio dispare una reacción instintiva, es decir, volvemos 

a retroceder y cedemos el control de la reacción a la amígdala107. Pero si tenemos muchos datos, 

podemos ver matices, diferencias y en vez del miedo a la diferencia podemos activar la 

curiosidad por la diferencia. 

4.5 El Acuerdo Canónico: La Base de la Comprensión Mutua 

Un Homo sapiens y un Neandertal, frente a frente. El frío viento arrastra el olor a sudor, los 

músculos tensos, las manos abiertas. Uno levanta el brazo… ¿quiere saludar? ¿o atacar? ¿Cómo 

puede el otro saberlo? 

Ese instante condensa toda la historia de la comunicación humana: la necesidad de interpretar los 

signos del otro. 

Como hemos comentado, cuando dos personas comparten un mismo conjunto de significados 

—una lengua, unos gestos, unos símbolos— pueden comunicarse con cierta fiabilidad. Pueden 

anticipar reacciones, gestionar imprevistos y construir una confianza básica. Como explicó 

Clifford Geertz, comprender lo que las personas piensan o creen que hacen exige una 

107  p.127 “Las personas que son diferentes a las que uno encuentra en el entorno cotidiano de su nicho social y 
cultural activan automáticamente circuitos de alerta y desconfianza (peligro e inseguridad) quizas basados (...) en los códigos 
primitivos del funcionamiento del cerebro. (McConnell yLeibold 2001 Relations Among Implicit Association Test, 
Discriminatory Behavios and Explicit Mesures of Racial Attitudes. Journal Exp. Social Psychol., 37 435-442) (...) en estos 
tests se ha podido observar que hay una fuerte activación de la amigdala en una reacción de miedo indetectable para el 
sujeto.”Francisco Mora. Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Alianza Editorial. Madrid 2007 

106 Mary O. Wiemann: "Yo puedo quererme mucho, pero si me encuentro con mi doble exacto, en todos los 

aspectos, no necesitaré comunicarme con él, pues ya lo sabré todo de él y nada me aportará. Sin diferencias, no hay 

comparación, no hay cambio, no hay conocimiento, no hay vida" (La Comunicación en las Relaciones Interpersonales, 

Barcelona: UOC Aresta, 2011, p. 101). 

 



Xavier Arque plana 69 

 

"familiaridad operativa con los marcos de significado en los que viven sus vidas"108. No se trata de 

pensar o sentir igual —lo cual sería imposible—, sino de comprender los códigos simbólicos que 

hacen que su mundo tenga sentido. 

Sin ese marco común, cada gesto se vuelve ambiguo: un movimiento amistoso puede parecer 

una amenaza; una palabra amable, una ofensa. Así, cuando un Neandertal y un Sapiens se 

encuentran, la cuestión no es solo biológica: es cultural. ¿Comparten suficientes símbolos y 

suficientes experiencias comunes, como para entenderse? ¿O sus diferencias de lenguaje, de 

gestos, de ritmo, los condenan a la desconfianza? Al fin y al cabo son dos especies diferentes, 

posiblemente con Acuerdos Canónicos muy diferentes. 

El Acuerdo o Pacto Canónico109 es precisamente ese pacto invisible que hace posible la 

convivencia. Podemos imaginarlo como una especie de red de pequeñas reglas tácitas 

—micro-instituciones— que se forman y consolidan a través de la comunicación. No necesitan 

escribirse: viven en los gestos, en las miradas, en el tono de voz. Gracias a ellas entendemos que 

un apretón de manos es un saludo, que una sonrisa no es una amenaza, que una palabra puede 

adquirir matices distintos según quién la pronuncie y cómo lo haga. 

Toda cultura se sostiene sobre relatos compartidos: historias, costumbres, rituales que otorgan 

coherencia al mundo. Sin esa capa común de significados, no puede haber ni tradiciones, ni 

leyes, ni instituciones. El Acuerdo Canónico, cuando reúne suficientes micro-instituciones 

compartidas, se convierte en el suelo invisible de toda convivencia. 

El Acuerdo Canónico no se construye solo con palabras o normas. Funciona en dos niveles: el del 

conocimiento racional y objetivo (saber que un gesto significa algo concreto) y el del 

conocimiento empático-emocional (sentir lo que el otro pretende con ese gesto). Ambos son 

109 Si dos personas viven bajo un mismo Acuerdo Canónico, entonces pueden comunicarse. Se producirán errores e 
incomprensiones o malentendidos, pues la cultura puede ser diferente, pero un buen Acuerdo Canónico es aquel que ha 
generado una cultura que pueda proporcionar las herramientas para solventar estos malentendidos y arreglar los problemas 
de comunicación. Este concepto de Acuerdo Canónico se inspira en los trabajos de Jerome Bruner (Actos de significado, 
1991), quien subraya que la cultura no es solo un conjunto de creencias, sino un sistema compartido de interpretación. Y 
también en la visión antropológica de Clifford Geertz (La interpretación de las culturas, 1973), que define la cultura como 
“una urdimbre de significados” en la que el ser humano está suspendido y que él mismo ha tejido. 

108 Clifford Geertz lo expresa con precisión: "Para descubrir lo que las personas piensan que son, lo que creen que 
están haciendo y con qué propósito piensan ellas que lo están haciendo, es necesario lograr una familiaridad operativa con 
los marcos de significado en los que ellos viven sus vidas. Esto no tiene nada que ver con el hecho de sentir lo que los otros 
sienten o de pensar lo que los otros piensan, lo cual es imposible" (Reflexiones Antropológicas sobre temas filosóficos, 2002, 
p. 37) 

 



Xavier Arque plana 70 

 

necesarios. Uno sin el otro genera o bien confusión o bien frialdad. La empatía —esa capacidad 

de "ver el mundo con los ojos del otro"— solo puede nacer cuando compartimos símbolos y 

códigos básicos que hagan posible la interpretación. 

Para que la comunicación funcione, los símbolos deben tener un significado compartido y el 

medio ha de ser sensible de manera comparable para emisor y receptor: quien habla y quien 

escucha, quien muestra y quien observa. La comunicación nos permite conocer y darnos a 

conocer, evaluar si podemos confiar en el otro, pero solo si transmitimos algo que el otro pueda 

entender. Cuando no comprendemos lo que el otro dice, cómo lo dice o qué expresan sus gestos, 

el mensaje se pierde o se malinterpreta. En esos casos, la comunicación no aclara las intenciones 

del otro: las oscurece y puede convertir un encuentro potencialmente amistoso en una tragedia. 

 

4.6 Del Miedo a la Confianza 

Sigamos con el momento del encuentro:​

 El Sapiens baja su brazo.​

 El Neandertal exhala y relaja los hombros.​

 Uno emite un sonido suave.​

 El otro no huye. 

Es un instante fundacional. 

Este paso del pre-juicio a la comunicación consciente, del miedo a la confianza, es quizás el acto 

más revolucionario y arriesgado que un ser humano puede realizar. Exige apagar temporalmente 

los sistemas de alarma más primitivos y confiar en que el otro hará lo mismo. Requiere coordinar 

ambas inteligencias: la racional y la emocional, para sintetizar miles de datos y leer las intenciones 

del otro. 

Transformar información dispersa en una convicción mínima: no soy una amenaza; podemos ser 

aliados. 

Cuando el Neandertal y el Sapiens Sapiens logran controlar los impulsos de la amígdala con 

empatía y racionalidad, pueden intuir que el extraño no busca cazarlo, sino compartir el fuego y el 

camino. Y en ese instante, cuando uno baja el arma y el otro responde con una sonrisa, nace algo 

 



Xavier Arque plana 71 

 

nuevo: la sociedad. 

Porque toda sociedad humana —desde los clanes paleolíticos hasta los estados modernos— 

descansa sobre ese mismo gesto inaugural: dos desconocidos que deciden no matarse ni huir, 

sino comunicarse para establecer vínculos de colaboración. No importa si ocurrió hace 47.000 

años o ayer mismo. El núcleo de toda convivencia es siempre el mismo: un micro-acuerdo 

emocional y racional que posibilite construir confianza. Cuando ese primer acuerdo se establece, 

por pequeño que sea, se abre la puerta al siguiente nivel de comunicación: el lenguaje. 

4.7 Más Allá del Instinto: El Umbral de la Comunicación 

Nuestros dos seres humanos han logrado algo poco frecuente: permanecer frente a frente sin huir 

ni atacar. No han percibido en el otro señales claras de peligro. No hay movimientos bruscos, ni 

olor a sangre, ni gestos inequívocamente agresivos. Las respuestas instintivas se han contenido. 

La mano levantada no se interpreta como una amenaza, sino como un posible saludo. La sonrisa 

mostrando los dientes ha sido comprendida como una sonrisa. 

Este momento es frágil y reversible, pero decisivo. 

La comunicación no verbal que se ha establecido hasta ahora no ha generado todavía confianza, 

sino algo más modesto y más importante: una suspensión provisional del miedo. No hay certeza, 

pero tampoco ataque. No hay alianza, pero tampoco huida. Cuando desaparece la amenaza 

inmediata, el encuentro entra en un segundo nivel: un espacio menos dominado por el reflejo y 

más abierto a la interpretación. Ya no se trata solo de sobrevivir al instante, sino de evaluar si el 

otro puede convertirse en aliado, en amenaza futura o simplemente en alguien con quien 

compartir el camino durante un tiempo. 

Este tránsito marca el paso del instinto a la comunicación consciente y a una lectura más 

compleja de la situación. Surge la necesidad de algo más estable que el gesto y más duradero 

que el silencio. 

Ese puente es el lenguaje. 

“Hablando se entiende la gente”, decimos. Y aunque la frase pueda sonar trivial, encierra una 

verdad profunda: hablar y escuchar es la forma más compleja y poderosa que tenemos de 

convertirnos en personas ante los demás. Al hablar hacemos visible lo invisible —intenciones, 

 



Xavier Arque plana 72 

 

recuerdos, expectativas—; al escuchar permitimos que el otro exista en nuestro mundo interior. 

Esta idea está tan interiorizada que, desde niños, cuando queremos excluir a alguien no lo 

golpeamos: le retiramos la palabra. No le hablamos ni le escuchamos. Deja de ser un igual. El 

silencio es la forma más primitiva y eficaz de deshumanización. 

Llevada al extremo, esta estrategia ha sido utilizada sistemáticamente para convertir personas en 

objetos: desde los campos de exterminio hasta la esclavitud, pasando por el desprecio colonial a 

las lenguas “inferiores”. Prohibir una lengua, ridiculizarla o negarle valor no es solo un acto de 

dominación cultural: es un ataque directo a la condición de persona del otro. 

La historia está plagada de ejemplos terribles: prohibir lenguas nativas, castigar a los niños por 

hablar en su idioma materno, declarar idiomas o dialectos "inferiores" o "vulgares". Cada una de 

estas acciones no es simplemente un acto de dominación cultural; es un ataque directo a la 

condición de persona del otro. Porque sin lenguaje compartido, sin la posibilidad de 

comunicarnos, dejamos de ser personas las unas para las otras y nos convertimos en meros 

objetos en el paisaje. 

Pero el lenguaje no solo sirve para comunicarnos con los demás: también nos permite 

comunicarnos con el pasado. Es el instrumento mediante el cual construimos nuestra memoria 

colectiva. Cuando hablamos, no solo intercambiamos información sobre el presente; también 

transmitimos el pasado y proyectamos el futuro. Las palabras son los hilos con los que tejemos la 

memoria colectiva. Cuando nombramos lo que ha sucedido, no solo lo recordamos: lo 

ordenamos, lo interpretamos y lo dotamos de sentido. En este sentido, la historia es la 

conversación más larga que la humanidad mantiene consigo misma110, el lenguaje puesto al 

servicio de la memoria compartida. 

Cada generación escucha los ecos de las anteriores, los reinterpreta y los devuelve en forma de 

relato. Contar es, en el fondo, otra manera de escuchar111. Hablar no es solamente transmitir 

111 Walter Benjamin, El narrador (1936), en Iluminaciones I, Taurus, Madrid 1971. Benjamin afirma que narrar es “la 

forma más profunda de experiencia compartida”, donde el narrador transforma su experiencia —propia o ajena— en 

experiencia común para los oyentes. 

110 Hannah Arendt, La condición humana (1958), Paidós, Barcelona 1993. Arendt subraya que el lenguaje y la acción 

son las dos facultades que nos hacen humanos: “solo cuando hablamos de lo que hemos hecho o vamos a hacer, nuestra 

acción tiene sentido en el mundo”. 

 



Xavier Arque plana 73 

 

información: es crear un mundo compartido. 

4.8 Relatos: Nuestra Historia, Nuestro Futuro 

Etimológicamente, historia proviene del griego ἱστορία (historía), un término que en su origen 

significaba "investigación" o "conocimiento adquirido por indagación". Historia, no era por tanto 

sólo el relato de lo ocurrido, sino el resultado de un acto de búsqueda, de mirar con atención lo 

que había pasado. 

De hecho, la palabra procede de ἵστωρ (hístōr), que designa al "sabio" o "testigo", literalmente "el 

que sabe por haber visto"112. Y si retrocedemos aún más, hallamos la raíz indoeuropea *weid-, 

que significa "ver" y "saber", la misma de la que nacen palabras como idea, visión o sabiduría113. 

Podríamos decir, por tanto, que la historia no es simplemente el relato de los hechos, sino el arte 

de saber ver: la capacidad de mirar el pasado con inteligencia y sensibilidad, comprenderlo y 

transmitirlo en forma de relato. La historia, en su sentido más profundo, es la unión entre el 

conocimiento y la mirada; entre el ojo que observa, la mente que interpreta y la voz que cuenta. 

Desde nuestros orígenes, los humanos nos explicamos quiénes somos contándonos historias. 

Nos inventamos la respuesta a la mayoría de los porqués que nos preocupan explicándonos 

cuentos los unos a los otros en función de lo que aprendemos al mirar el pasado. Cuentos y 

relatos que no solo nos justifican, además nos dan herramientas para resolver conflictos y para 

entender todo lo que por inexplicable, podría acabar con nuestra sociedad114. 

Cuando un grupo alcanza —aunque sea de manera muy imprecisa— un acuerdo sobre cuáles 

114  p.64 Jerome Bruner. Actos de Significado. Ed. Alianza Editorial:”La viabilidad de una cultura radica en su 

capacidad para resolver conflictos, para explicar las diferencias y renegociar los significados comunitarios. Los significados 

negociados que según los antropólogos sociales y los críticos culturales son esenciales para la conducta de una cultura, son 

posibles gracias al aparato narrativo de que disponemos para hacer frente simultáneamente a la canonicidad y la 

excepcionalidad. La psicología popular recurre a la narración y la interpretación narrativa para lograr este tipo de significados. 

Los relatos alcanzan su significado explicando las desviaciones de lo habitual de forma comprensible, proporcionando la 

<lógica imposible> a las personas” 

113 Watkins, C. (2000). The American Heritage Dictionary of Indo-European Roots. Boston: Houghton Mifflin. Raíz 

*weid- (“to see, to know”). 

112 Chantraine, P. (1968). Dictionnaire étymologique de la langue grecque: Histoire des mots. París: Klincksieck. 

Entrada “ἵστωρ”, “celui qui sait par avoir vu”. 

 



Xavier Arque plana 74 

 

son los relatos que lo definen, esos relatos empiezan a circular. Se repiten alrededor del fuego, en 

las plazas, en las cocinas, en los rituales, en las canciones, en las leyes, en los gestos cotidianos. 

Y a través de estos canales pasan de una generación a la siguiente. 

Es entonces cuando dejan de ser simples historias y se convierten en una estructura cultural: 

unos marcos interpretativos que orientan la vida social. 

Hablamos los unos con los otros y nos intercambiamos relatos que nos ayudan a entender el 

mundo que nos rodea y a transmitir la información adquirida a otras personas. Como indica 

Jerome Bruner, "los seres humanos, al interactuar entre sí, crean un sentido de lo canónico y lo 

ordinario que se constituye en un telón de fondo sobre el que poder interpretar y narrar el 

significado de lo inusual, de aquello que se desvía de los estados 'normales' en la condición 

humana"115. 

El cómo hablamos y el cómo nos explicamos los relatos es una muestra de cómo 

pensamos y vemos el mundo, pues con los relatos construimos, definimos y reajustamos nuestra 

idea de nosotros y del mundo y, al mismo tiempo, en función de esta idea, vemos el mundo de 

una determinada manera. Es un círculo hermenéutico: los relatos dan forma a nuestra percepción, 

y nuestra percepción da forma a nuestros relatos. Van der Veer y Valsiner lo exponen así "la gente 

no sólo posee herramientas mentales, ellos son también poseídos por ellas. Los medios culturales 

–el habla en particular- no son externos a nuestras mentes, sino que crecen dentro de ellas, de 

ese modo creando una 'segunda naturaleza'116. Y Nicholas Carr, en la misma línea, comenta: 

"Hace tiempo que se sabe que la cultura en que se cría una persona influye en el contenido y el 

carácter de la memoria de esa persona. Las personas nacidas en sociedades que celebran los 

logros individuales, como los USA, tienden por ejemplo a ser capaces de recordar 

acontecimientos de sus vidas más tempranos que los miembros de sociedades que valoran más 

los logros colectivos como la coreana"117. 

El ser humano vive en sociedades construidas conceptualmente sobre unos relatos, que forman, 

y surgen, de un Acuerdo Canónico. Este acuerdo es siempre consecuencia del pasado, no puede 

117 Carr, Nicholas (2011). Superficiales: ¿Qué está haciendo Internet con nuestras mentes?. Madrid: Taurus. (Original 

en inglés: The Shallows: What the Internet Is Doing to Our Brains, 2010). 

116 p.225 Van der Veer y Valsiner 1991:225 

115 Jerome Bruner, Actos de Significado, Madrid: Alianza Editorial, 1991, p. 82 

 



Xavier Arque plana 75 

 

haber acuerdo en los elementos del presente, ni mucho menos sobre los elementos del futuro. El 

acuerdo siempre se sustenta y protocoliza sobre lo que ya ha sucedido. Incluso, cuando entran 

en el juego, elementos escatológicos como pueden ser algunas religiones, estos elementos y 

conceptos hacen referencia al pasado, a un pasado glorioso, a un paraíso al que volver o, a la 

vuelta de algún Mesías que lo pondrá todo como tenía que estar desde el principio. Por lo tanto, 

la evolución del Pacto Canónico se hace re-inventando la memoria del pasado. 

A través de los relatos y los vínculos que establece la comunicación, los hombres preparan su 

pasado para que sea su presente. O lo que es lo mismo, crean su Cultura Interior para vivir en su 

Cultura Exterior. 

Cuando hay un acuerdo —metafóricamente hablando— más o menos genérico sobre cuáles son 

los relatos que nos definen, transmitimos estas historias a otras personas, las insertamos en la 

cultura exterior y las filtramos a la cultura interior. Estas estructuras orales transmitidas, los 

relatos, se expanden y evolucionan a gran velocidad inmersos en unos mecanismos de cambio 

lamarckianos. Stephen Jay Gould lo explica claramente: "Hay dos puntos en particular que 

ilustran la diferencia entre los mecanismos del cambio cultural y los de la evolución. Primero, el 

cambio cultural es lamarckiano, mientras que la evolución biológica es ampliamente darwinista. El 

primero opera por la transmisión de los caracteres adquiridos: cualquier cosa que inventemos o 

sea útil en una generación, la enseñamos a la generación siguiente. El cambio lamarckiano es 

muy rápido precisamente porque es direccional y acumulativo. En segundo lugar, necesitamos 

pensar sobre la topología de la evolución biológica. En el mundo darwinista, cuando una especie 

se separa, permanece separada para siempre. (...) Por otra parte, el cambio cultural humano se 

define por la unión de linajes118 

Los relatos se expandirán o desaparecerán o hibridarán en función de su capacidad de facilitar 

que un grupo de personas prospere o desaparezca. El conjunto de relatos que facilita a un grupo 

el sobrevivir en un momento dado, en un espacio concreto, normalmente se impone —o, para el 

caso, es adoptado— por otras personas en situación similar y acaba conformando una sociedad, 

es decir, acaba convirtiéndose en el set de normas, usos, vínculos, leyes o tradiciones que 

permiten que un grupo de personas convivan bajo un mismo Acuerdo Canónico. Y en cada nueva 

sociedad, también aparece una nueva forma de persona. 

118 Stephen Jay Gould (Claves para el Siglo XXI, Ediciones UNESCO, Editorial Crítica, p. 62) 

 



Xavier Arque plana 76 

 

Porque la persona no es solo un cuerpo o una mente, sino una configuración simbólica que surge 

del tipo de vínculos que establecemos y de los relatos en los que participamos, es decir de 

nuestras instituciones. 

4.9 Cultura: La Danza con el Acuerdo Canónico 

Llamamos Cultura al conjunto de relatos que una sociedad genera para reajustar o 

reinterpretar su Acuerdo Canónico cuando surgen conflictos o acontecimientos imprevistos119.  La 

Cultura es, por tanto, la manera particular en que un grupo humano interpreta, transforma y 

dialoga con su Acuerdo Canónico. No es un complemento de la estructura social: es el modo en 

que una sociedad respira y reorganiza su sentido del mundo. 

Todas las personas son diferentes y, por lo tanto, todos los grupos de personas que conformen 

una sociedad serán ligeramente diferentes. Bajo un mismo Acuerdo Canónico diferentes grupos 

crearán diferentes culturas, porque interactuarán de diferentes maneras con un mismo Acuerdo.120  

Pero cuando esa interacción se vuelve radicalmente divergente, el propio Acuerdo se fragmenta. 

Ya no hablamos de una sociedad con culturas diversas, sino de sociedades con Pactos 

Canónicos distintos. Los símbolos dejan de ser traducibles, los puentes se derrumban y el otro se 

vuelve opaco, incomprensible y potencialmente amenazante. 

4.10 El Peligro del Cambio: El Conocimiento Transforma 

Nuestros dos protagonistas —Sapiens y Neandertal— son conscientes de sus diferencias, pero 

han desactivado el miedo inicial y están listos para intentar comunicarse 

Ahora solo hay dos escenarios posibles. 

Pueden no entenderse. No se atacarán, pero cada uno seguirá su camino en soledad. O pueden 

cooperar. La inteligencia emocional les permitirá intuir la necesidad del otro; la racional les 

120 Manuel Castells: "Una nova societat apareix sempre que es pugui apreciar una transformació estructural en les 
relacions de producció, en les relacions de poder i en les relacions d'experiència. Aquestes transformacions comporten una 
modificació igualment substancial de les formes de l'espai i el temps, i l'aparició d'una nova cultura" (Canvi de Mil·leni, 
Barcelona: UOC, 2003, p. 416) 

119 Jerome Bruner añade: "lo que constituye una comunidad cultural no es solo el compartir creencias acerca de 
cómo son las personas y el mundo o acerca de cómo valorar las cosas. (...) hay algo que puede ser igual de importante para 
lograr la coherencia de una cultura, y es la existencia de procedimientos interpretativos que nos permitan juzgar las diversas 
construcciones de la realidad que son inevitables en cualquier sociedad" (Actos de Significado, 1991, p. 105). 

 



Xavier Arque plana 77 

 

ayudará a compartir símbolos y establecer equivalencias. Pactarán un lenguaje común. 

Optemos por la segunda opción. 

 Neandertal y Sapiens Sapiens han conseguido compartir algún tipo de símbolo con significado 

parecido, se han "entendido" y juntos ahora pueden intentar emprender el camino de vuelta a sus 

hogares con la confianza de que se ayudarán y protegerán mutuamente. Siendo dos, es posible 

que los depredadores lo tengan mucho más difícil. También es probable que ellos consigan cazar 

más fácilmente. Por lo tanto, las posibilidades de volver a su hogar han crecido mucho. 

Durante el trayecto de vuelta a su casa se irán conociendo más, coordinando mejor en la caza, 

comunicándose mejor e intercambiando más relatos. Entre ellos surgirán muchas 

Micro-Instituciones. El máximo grado de entendimiento se alcanzará si uno de los dos marcos 

culturales se diluye o si ambos se fusionan parcialmente. Y este hecho, que aparentemente es 

muy positivo, es posible que cuando lleguen a su tribu sea su condena, pues el conocimiento les 

ha cambiado. Las Micro-Instituciones, les han modificado su Acuerdo Canónico, pero el de sus 

tribus sigue igual, ellos no llevan semanas comunicándose con otro Neandertal o con un Homo 

Sapiens Sapiens. Y, por lo tanto, ahora quizás será la tribu quien no entenderá algunos de los 

símbolos y significados de su miembro. 

Si hay suerte, toda la tribu actualizará sus relatos y aceptarán a los miembros de la otra especie 

Homo. Pero también es posible que maten al desconocido y exilien a su antiguo compañero o lo 

fuercen a volver a su antiguo Pacto Canónico. 

Cuando dos culturas dialogan, siempre hay una transformación mutua. Compartir relatos es poner 

en jaque los relatos del otro. El mejor relato se instala en la mente del receptor y la altera. Conocer 

al otro implica, de algún modo, dejar de ser exactamente el que uno era. Esta es una verdad 

incómoda que preferimos no reconocer, pero que explica muchos de los conflictos y 

malentendidos que caracterizan los encuentros interculturales. 

No sabemos por qué se extinguieron los Neandertales, pero una posibilidad es que los relatos, las 

instituciones de los Homo Sapiens fuesen más fuertes, más adaptativas o simplemente más 

expansivas que las suyas y por lo tanto acabasen aislados o asimilados. Una institución potente 

puede ser la más destructiva de todas las armas. 

 



Xavier Arque plana 78 

 

5-Quiéreme: El Nacimiento del Vínculo 

Si bien nuestros cerebros están programados para desconfiar del diferente, lo contrario 

también se aplica. Cuanto más conocemos a la otra persona, más entendemos sus razones y 

motivos, y más conscientemente sabemos qué margen y qué tipo de confianza podemos darle. 

Cuando hay vínculos de confianza, nuestro cerebro baja barreras y deja paso a las conductas 

altruistas que son la base de cualquier relación en sociedad. Esto no significa que compartamos 

sus ideas, simplemente que conocer a alguien permite el desarrollo de posibles conductas 

altruistas121. 

Conocer en profundidad al otro es el primer paso para respetar al otro y el ser consciente 

de su particularidad te hace consciente también de sus necesidades y carencias, así como de la 

forma en que os podéis ayudar. 

Ya lo he dicho, pero permíteme repetirlo porque es importante: el reconocimiento del otro y 

la confianza en el otro son la base de cualquier relación social. Dos personas podrán convivir 

juntas si son capaces de comunicarse, reconocerse y actuar altruistamente de una manera 

recíproca. Cuando esto ocurre, entre estas dos personas se establece un lazo; un relato que 

define una unidad de nivel superior a la mera persona y que crece o varía en función de lo que las 

dos personas se comuniquen122. Estos relatos, actos o acuerdos que vinculan y condicionan la 

vida de dos personas son, como ya hemos visto, el modelo más sencillo de Institución y por eso 

las he titulado Micro-Instituciones. 

5.1 Micro-Instituciones: Los Lazos Invisibles 

Una micro-institución o institución-natural es aquella institución que condiciona la relación 

entre dos personas, pero no está formalizada ni necesita ser verbalizada, y su existencia depende 

únicamente de la voluntad de mantenerla de las dos personas. Es prácticamente una Institución 

virtual porque no existe más allá de la mente de esas dos personas ni se ha concretado en nada. 

Su existencia depende del relato que esas dos personas mantienen, de su conocimiento mutuo. 

Su actualización y mantenimiento depende del acuerdo constante de las dos personas pues la 

122 Bruner, Jerome (1991). Actos de significado. Madrid: Alianza Editorial. Bruner explica cómo las interacciones 
humanas cotidianas generan significado y estructura cultural sin necesidad de normas formalizadas. 

121 De Waal, F. (2006). Primates and Philosophers. Princeton University Press. Explica la base biológica del altruismo 
y cooperación en humanos y primates. 

 



Xavier Arque plana 79 

 

institución no puede evolucionar sin la participación y acuerdo de ambos. 

Son ejemplos de Micro-Instituciones: 

●​ El lenguaje: El lenguaje no es solo un vehículo de comunicación; es un mecanismo de 

concepción del mundo123. A través de él construimos la realidad que nos rodea, la 

preservamos y la transmitimos. El lenguaje permite crear y transmitir relatos, y los relatos 

permiten a las personas definirse, explicarse, objetivar su percepción y compartirla. 

●​ El juego infantil: Los niños pequeños y los cachorros de muchos animales establecen 

reglas implícitas cuando juegan (turnos, límites de la violencia aceptable, señales de que 

"esto es juego"). Nadie les enseña formalmente estas reglas; emergen en la interacción124. 

●​ Los gestos de reciprocidad: La norma no escrita de devolver favores, de ayudar a quien 

te ayudó, de compartir con quien compartió contigo. Es una institución tan antigua como 

nuestra especie125. 

●​ El contacto visual y la proxémica126:  Las reglas sobre cuándo es apropiado mirar a los 

ojos, cuánta distancia física mantener según el tipo de relación. Varían culturalmente, pero 

siempre están presentes127. 

●​ Las relaciones paterno-filiales: El cuidado parental no es solo instinto biológico, también 

es institucional. Cada cultura tiene normas implícitas sobre cómo se debe criar o cuidar, 

aunque no estén escritas en ningún manual128. 

●​ La cooperación espontánea: Ese impulso de ayudar sin que te lo pidan, de anticipar 

necesidades, de ofrecer apoyo. No hay contrato formal, pero hay expectativas mutuas 

claras. 

●​ El sentimiento de lealtad: Esa micro-institución que nos hace defender a "los nuestros" 

128 Harris, M. (1995). Where is the mother?. Análisis de normas de crianza y cuidado parental. 

127 Hall, E. T. (1966). The Hidden Dimension. Sobre proxémica y normas culturales de interacción. 

126 La proxemia o proxémica es una disciplina o rama de la semiótica dedicada al estudio de la organización del 
espacio en la comunicación humana. Más concretamente, la proxémica estudia las maneras que siguen las personas a la 
hora de estructurar y utilizar el espacio 

125 Trivers, R. L. (1971). “The evolution of reciprocal altruism”. Quarterly Review of Biology. Fundamenta la 

cooperación recíproca biológica. 

124 Henrich, J., et al. (2005). “Culture and the evolution of human cooperation”. Philosophical Transactions of the Royal 
Society B. Ilustra reglas emergentes en la interacción social. 

123 Benjamin Lee Whorf (1956). Language, Thought, and Reality. MIT Press. La hipótesis Sapir-Whorf sugiere que la 
estructura del lenguaje condiciona la manera en que percibimos y conceptualizamos la realidad. 

 



Xavier Arque plana 80 

 

incluso cuando no es ventajoso. 

Estas micro-instituciones, son la base que permite construir un grupo y una cultura.  

Sin micro-instituciones funcionales, ninguna institución formal puede sostenerse129. 

Puedes tener las mejores leyes del mundo, pero si las personas no tienen la capacidad básica de 

cooperar, confiar y comunicarse informalmente, el sistema colapsa. Las micro-instituciones son el 

sistema operativo sobre el que se ejecuta todo lo demás. En cierta manera podríamos decir que 

son una institución natural porque emergen de manera orgánica de nuestra biología, al igual que 

en muchos otros seres vivos.  

Pero, ¿qué ocurre cuando nos juntamos más de dos personas? Por ejemplo, tres 

personas. 

Como dice muy acertadamente el refrán: "dos son compañía, tres son multitud". De 

hecho, para nuestras capacidades biológicas, esta es la gran diferencia: pasar de dos a más de 

dos. Cuando somos más de dos se produce un cambio básico en nuestra manera de entender la 

comunicación, pues, debido a nuestra configuración biológica, solo podemos comunicarnos con 

una persona a la vez130. No podemos hablar con dos personas al mismo tiempo, ni escucharlas al 

mismo tiempo. Podemos pasar muy rápido de una a otra, pero nunca podemos comunicarnos y 

procesar la información de varias personas simultáneamente. 

Por lo tanto, la relación que establecen dos personas es, por su propia naturaleza, 

diferente de la que se establecerá cuando existan más de dos personas. Peor aún: cuando se 

juntan tres personas, no solo tenemos que repartir nuestra atención en fracciones de tiempo, 

además puede darse el caso de que dos de ellos se comuniquen sin que el tercero esté presente. 

La importancia de este hecho tan banal —que dos hablen cuando un tercero no está 

presente— tiene importantes consecuencias para la salud de un grupo, pues la integridad y 

coherencia del grupo viene determinada por las micro-instituciones, y estas requieren la presencia 

física de las personas a la hora de actualizar los relatos que las crean, pues son unas instituciones 

que solo existen en la mente de sus creadores. 

130 Dunbar, R. (1998). “The social brain hypothesis”. Evolutionary Anthropology. Explica límites cognitivos en 
interacción social. 

129 Ostrom, E. (1990). Governing the Commons. Muestra cómo la cooperación informal sostiene reglas formales. 

 



Xavier Arque plana 81 

 

Cuando dos personas se hablan, si la tercera persona no está presente, obviamente el 

relato no le llega y se produce un desfase entre la nueva personalidad del grupo que dos 

integrantes están construyendo y la antigua personalidad del grupo que tiene asumida el tercero 

ausente. Además, se obliga a la tercera persona a adentrarse todavía más en esa dimensión no 

física de las relaciones, pues no solo tiene que aprender a conocer la personalidad del otro 

comparándola con su propia autoimagen y, a partir de esta relación, ver las diferencias, 

establecer los límites y conocer cómo estos van siendo alterados; ahora ha de empezar a suponer 

cómo han interactuado dos personalidades que no son la suya y cómo ha variado su marco 

general de previsiones de futuro en función de algo de lo que no ha sido partícipe. 

Para solventar esta problemática, lo que se acostumbra a hacer es repetir el relato que las 

dos personas se han intercambiado, pero ahora en presencia de la tercera persona. Se produce el 

típico diálogo que, actualizado, suena así: 

—Oye tú, que antes hemos comentado nosotros que... 

Y también puede producirse la todavía más típica reacción de que el llamado "tú" empiece 

a sentir que hay un "nosotros" al que quizás ya no pertenece, pues hay algo en el acuerdo que 

regía el grupo que ha sido alterado y él todavía no sabe qué es. 

No olvidemos que las Micro-Instituciones son unas creaciones mentales de cada sujeto sin 

expresión formal exterior; por lo tanto, hasta que no son comunicadas a una persona, esta no 

tiene manera de saber que han sido modificadas. Es decir, hasta que no se han igualado los 

relatos otra vez, no se vuelve a hacer común la Institución y se solventa la escisión en el grupo. 

Pero puesto que la comunicación oral está llena de matices y muy condicionada por la 

información que los otros canales transmiten, es prácticamente imposible que la recepción del 

relato sea idéntica. 

Muy esquematizado, el proceso sería: 

1.​ Las personas A y B cruzan un nuevo relato que modifica la Micro-Institución. 

2.​ La persona A cruza el mismo relato con C para transmitirle la modificación en la 

Micro-Institución acordada con B. 

3.​ Cuando B y C se encuentran puede ocurrir que los dos hayan entendido de diferente 

forma el relato que se han cruzado con A y, por lo tanto, la Micro-Institución que B tiene in 

 



Xavier Arque plana 82 

 

mente es diferente de la que C tiene in mente. 

En general esto, ayer y hoy, se ha solventado con los confundidos B y C dirigiéndose a la 

persona A para pedirle explicaciones y para que aclare quién tiene razón. 

El diálogo ahora es del tipo: 

—Oye, que lo que tú me has dicho no es lo que él me ha dicho que tú has dicho y, claro, 

ahora ya no sé si yo lo he entendido mal o es él quien lo ha entendido mal. Es decir, ¿me dices 

que porque estás resfriado no quieres quedar con él? ¿o es que no quieres que yo quede con 

él?¿ o no será que estas enamorado de él? 

Un grupo que funciona únicamente con Micro-Instituciones requiere casi siempre que en 

cada decisión estén todos presentes y, por lo tanto, implica adoptar un tipo de vida muy 

comunitario y cercano para evitar confusiones. Se intenta evitar tener que tomar decisiones sin la 

presencia de algún miembro para que algunos miembros del grupo no se sientan no 

representados y abandonen el grupo. La privacidad es prácticamente nula, pues todo el mundo 

ha de conocer perfectamente a todo el mundo, y los grupos tienen que tener pocos miembros, 

pues es muy difícil gestionar un grupo numeroso con este tipo de instituciones. 

Todos sabemos cómo se generan los problemas entre grupos de amigos o conocidos y los 

problemas que hay para que nadie se sienta ofendido o marginado y todo el mundo entienda lo 

mismo. Las Micro-Instituciones son fáciles de crear, son de gran ayuda para organizar grupos 

muy pequeños o durante poco tiempo, y prácticamente no requieren recursos extras para su 

creación y gestión. Además, son la única institución donde el conocimiento emocional y la razón 

instrumental van de la mano porque la institución es todavía parte natural e inherente del ser 

humano; está en él y vive con él. Por otro lado, las micro-instituciones tienen muchos problemas 

porque no se han protocolarizado ni exteriorizado. No existen más allá de quienes las utilizan. 

5.2 Instituciones: Formalizando el Acuerdo 

Para evitar los problemas de las Micro-Instituciones, los seres humanos hemos 

evolucionado las Micro-Instituciónes sacándolas de nuestra cabeza y formalizándolas. Es lo que 

todavía ocurre en un grupo cuando los malentendidos ya se han sucedido demasiadas veces y 

empieza a haber problemas. En esos casos, los miembros del grupo deciden que el mero 

conocimiento del otro no es suficiente para "ya saber qué se tiene o que se puede hacer" y que, 

 



Xavier Arque plana 83 

 

por lo tanto, es mejor crear unas normas o reglas. 

Estas normas o reglas son las primeras herramientas reales que los humanos hemos 

creado para poder acumular información y gestionarla de una manera que sea accesible a todos 

los miembros de un grupo. Aquí es donde reside la diferencia básica entre los seres humanos y 

todos los otros seres vivos: en la capacidad de exteriorizar una creación mental que ayuda a 

acumular información y mejora la gestión de los grupos y que, sobre todo, se ha creado en un 

formato que permite compartirla y transmitirla entre otros seres vivos131. 

A estas normas, usos, leyes o tradiciones que los humanos hemos creado 

comunicándonos oralmente, pero dándoles una forma de vida externa, es a lo que llamamos 

propiamente Instituciones. 

Con las Instituciones ya no es necesaria la presencia de todos los miembros del grupo 

cada vez que dos personas hablan. Hablando podemos acordar una serie de leyes, normas, 

tradiciones, usos, etc., que facilitan el entendimiento entre los miembros del grupo y que son 

públicos y accesibles a todos los miembros del grupo, pues todos los miembros del grupo las 

aprenden y son fácilmente transmisibles a cualquier nuevo miembro. Por ejemplo, la norma "las 

necesidades se hacen fuera del recinto del poblado y quien no lo cumpla limpiará el poblado 

durante una semana" puede transmitirse a cualquier persona y, si alguien la infringe, las otras 

personas saben qué hacer. No es necesario esperar que esté todo el poblado presente para 

decidir qué se tiene que hacer. 

Las instituciones rompen los límites de los anteriores grupos y permiten que los grupos 

crezcan e incorporen a otras personas con facilidad y, además, dan mucho más margen a la 

autonomía de cada individuo y a su privacidad. Ahora ya no es necesario que todo el mundo esté 

siempre presente para actuar o decidir algo, pues hay unas normas o leyes que rigen el grupo 

cuando hay una persona o cuando hay un millar de personas. 

Ahora el grupo, por tamaño y flexibilidad, puede empezar a ser considerado una sociedad. 

Establecer normas es establecer instituciones, y establecer instituciones es sentar las bases de 

131 Por ejemplo, con muchos animales domesticados que también tienen micro-instituciones, podemos objetivizar 

normas, compartirlas y aprenderlas. Pero no son instituciones porque ellos no pueden compartirlas entre ellos ni les sirven 

para su organización. Para ellos son simplemente pautas de conducta, como muchas otras pautas de conducta que la 

naturaleza puede imponerles.  

 



Xavier Arque plana 84 

 

una sociedad. Y puesto que estas primeras normas las hemos creado para asegurarnos que 

estamos de acuerdo en el relato básico y común de cómo queremos funcionar, lo que hemos 

producido es una primera cultura. Es decir, una determinada manera de definir cómo será la 

relación entre el Acuerdo Canónico que compartimos en un grupo y las normas adoptadas que 

determinan el comportamiento y posibilidades de nuestra sociedad. 

5.2.1 El Verbo Creador 

Más allá de cuál sea el motor que impulse el nacimiento de las normas —ya sean los 

tabúes, como propuso Freud132 desde una interpretación psicoanalítica; la lucha por los medios 

de producción, como planteó Marx en su análisis materialista133; la religión como principio 

ordenador de lo sagrado134; o la razón como fuente de legitimidad moderna135—, el hecho 

trascendental es que siempre que existe un grupo humano, tienden a generarse normas es decir 

instituciones para conservar la memoria común y gestionar la complejidad social que nosotros 

mismos hemos creado. Y desde nuestras primeras sociedades el lenguaje con el que creamos las 

normas, es decir las instituciones, crea la realidad de esa sociedad. El hombre no crea mitos para 

explicarse; el hombre vive en sus mitos. Sus mitos son sus relatos, sus palabras los ladrillos que 

construyen la realidad. 

Externalizar y formalizar unas normas, usos o leyes también abre el camino a ofrecer 

visiones del mundo (religiones) y a relaciones institucionales con otros grupos. Cuando las 

personas ya somos capaces de utilizar el lenguaje para presentar una realidad y unos 

condicionantes sociales que no existen en la propia naturaleza estamos cambiando el núcleo de 

la persona, estamos utilizando una capacidad humana; el lenguaje para estructurar un idioma 

cuyas palabras y símbolos son únicos a nuestra cultura pero que no pertenecen a nuestra biología 

ni a la naturaleza que nos rodea. 

135 Max Weber (1922). Economía y sociedad. Tübingen: J.C.B. Mohr. 
Weber introduce la idea de la racionalización y la legitimidad basada en la ley, donde las normas dejan de apoyarse en la 
tradición o el carisma y pasan a fundarse en la razón formal. 

134 Émile Durkheim (1912). Las formas elementales de la vida religiosa. París: Alcan. 
Durkheim muestra que la religión actúa como principio ordenador que expresa y refuerza la cohesión del grupo a través de 
símbolos y normas compartidas. 

133 Karl Marx (1859). Prólogo a la Contribución a la Crítica de la Economía Política. Berlín: Franz Duncker. 
Marx sostiene que el modo de producción material determina la estructura social y política, de modo que las instituciones 
emergen como reflejo y garante de las relaciones económicas predominantes. 

132 Sigmund Freud (1913). Tótem y tabú: Algunas concordancias en la vida anímica de los salvajes y de los 
neuróticos. Viena: Hugo Heller. Freud interpreta los tabúes como los primeros mecanismos sociales que reprimen los 
impulsos individuales en favor de la convivencia grupal, sentando así las bases de la ley y la moral colectivas. 

 



Xavier Arque plana 85 

 

El vínculo entre realidad y palabras es tan intenso que podemos encontrarlo en casi todas 

las culturas primitivas y en el núcleo de la mayoría de grandes religiones. La palabra, el canto, el 

verbo, el cuento es lo que crea el mundo. Quizás el más conocido para los occidentales es el 

primer versículo del primer capítulo del Evangelio de San Juan: 

"En el principio era el Verbo, y el Verbo era con Dios, y el Verbo era Dios". 

Pero en casi todas las religiones encontramos esta relación entre realidad y palabra 

porque, a nivel cognitivo, la realidad es creada por la palabra. 

Para los cabalistas, las letras hebreas no son símbolos, sino sustancias reales con las que 

Dios creó el universo6. En la tradición hebrea, la palabra de Dios (Dabar) no describe, sino que 

crea. Cada acto de creación es una orden performativa. La palabra divina es acción pura: 

“Y dijo Dios: Sea la luz; y fue la luz.” (Génesis 1:3) 

El Tao Te Ching comienza con una advertencia que parece paradójica136: 

“El Tao que puede ser dicho no es el Tao eterno.” 

A diferencia del Logos, el Tao no puede pronunciarse sin perder su esencia. Sin embargo, 

es el principio originario del que todo procede. En los Upanishads, la sílaba sagrada “Om” es 

considerada el sonido del universo, la vibración original de la que surge todo lo existente: 

“Om: esto es el todo. Todo lo que fue, es y será, es Om.” (Mandukya Upanishad, 1) 

En el Corán, la creación ocurre a través de un mandato divino directo137: 

“Cuando Él quiere algo, le dice: ‘Sé’, y es.” (Sura 36:82) 

Incluso cuando empiezan a aparecer las Super-Instituciones —es decir, aquellas instituciones que 

ya no dependen exclusivamente de la oralidad inmediata, sino que han sido fijadas en un soporte 

material y estabilizadas en el tiempo, como veremos más adelante— el poder de la palabra para 

acordar la realidad y la realidad así creada seguirán siendo percibidos, durante siglos, como una 

misma cosa. Como señala Walter Ong, en las culturas orales "la palabra no es simplemente un 

137 Nasr, S. H. (2007). The Garden of Truth: Knowledge, Love, and Action in Islam and Sufism. HarperOne. 

136 Laozi (siglo VI a.C.). Tao Te Ching, cap. 1. 

 



Xavier Arque plana 86 

 

signo, sino un acontecimiento"138. En muchas culturas, decir algo y hacerlo existir continuaron 

siendo actos prácticamente indistinguibles. Las palabras no solo describían el mundo: lo 

instauraban. Cuando eran consideradas "verdaderas", se asumía que poseían un poder propio, 

casi ontológico, capaz de producir efectos reales sobre las personas y las cosas. 

5.2.2 La Ruptura Griega: Palabra y Realidad se Separan 

No será hasta la aparición de la cultura griega clásica cuando se inicie, de manera todavía 

incipiente y no homogénea, el camino hacia una separación conceptual entre el lenguaje y la 

realidad. Y conviene subrayarlo: este cambio no fue inmediato ni generalizado. Afectó primero a 

una minoría muy concreta de pensadores, y convivió durante siglos con concepciones más 

arcaicas del poder de la palabra. 

Es en este contexto donde algunas personas comienzan a utilizar el lenguaje de forma 

abiertamente abstracta: a distinguir entre distintos usos del mismo, a separar el signo de aquello 

que designa, a asignar significados conceptualmente diferenciados a términos como Dios, 

Justicia o Triángulo, y a adoptar aproximaciones intelectuales distintas ante expresiones como 

«Europa tardó un día en llegar a Creta» frente a «un barco fenicio tardó un día en llegar a Creta». 

Distinciones que hoy nos resultan triviales, pero que en el siglo V a.C. supusieron una auténtica 

revolución cognitiva: la posibilidad de pensar entidades ideales, abstractas y no directamente 

ligadas a una experiencia sensible concreta, como ya intuyó Platón y sistematizó Aristóteles en su 

reflexión sobre el logos. 

Sin embargo, la percepción del poder creador o "mágico" de la palabra no desapareció con la 

filosofía griega. Persistió, con múltiples variaciones, hasta bien entrada la Edad Media. Durante 

este largo periodo, los sabios y teólogos de las grandes religiones monoteístas realizaron 

enormes esfuerzos intelectuales para delimitar cuidadosamente quién podía ejercer ese poder y 

en qué condiciones, o para justificar cómo las palabras "perfectas" perdían su poder creador 

cuando eran utilizadas por los humanos. 

En todas partes, el poder estableció rápidamente que la palabra creadora no estaba al alcance de 

cualquiera. Solo una élite —profetas, santos, doctores de la Iglesia o la divinidad misma— podía 

legítimamente pronunciar o conocer las palabras con capacidad de transformar la realidad. 

Cuando una persona común reclamaba ese poder, era acusada de brujería, herejía o locura. 

138 Walter Ong, Orality and Literacy: The Technologizing of the Word, Methuen, 1982. 

 



Xavier Arque plana 87 

 

Un ejemplo paradigmático de este esfuerzo de delimitación es Santo Tomás de Aquino, quien 

llevó a cabo una distinción sistemática entre la palabra divina y la palabra humana. A la palabra 

divina le atribuyó, en primer lugar, el carácter de semper in actu: la palabra de Dios no es 

potencial, sino siempre plenamente actual. En segundo lugar, afirmó la existencia de un unicum 

verbum in actu: Dios expresa la totalidad de lo real en una única palabra, simultánea y perfecta. Y, 

finalmente, sostuvo que la palabra divina es eiusdem naturae: Dios no solo pronuncia la palabra, 

Dios es la Palabra. 

Al reservar estas propiedades exclusivamente a lo divino, Tomás de Aquino mantenía la 

convicción agustiniana139  de que la palabra comprehensiva y total es una capacidad 

estrictamente divina, pero al mismo tiempo negaba explícitamente que la palabra humana pudiera 

participar de esa plenitud creadora. En palabras de Tomás de Aquino, "en Dios, el Verbo no es 

algo dicho, sino algo que es" (verbum non est dictum, sed subsistens)140. De este modo, 

desactivaba cualquier pretensión de equiparar el lenguaje humano con el poder ontológico del 

verbo divino. 

A pesar de esta progresiva racionalización, los rastros de aquella antigua concepción de la 

palabra como fuerza creadora no han desaparecido. Incluso hoy, en nuestros relatos, mitos y 

ficciones contemporáneas, reaparecen una y otra vez. Desde Mary Poppins hasta Aladino, 

pasando por el universo de Harry Potter, las runas mágicas o los conjuros, seguimos fascinados 

por palabras capaces de abrir mundos, sellar pactos o alterar la realidad. 

Estas narrativas no son simples entretenimientos: revelan una memoria cultural profunda. En 

nuestro imaginario colectivo persiste la admiración —y quizá también el miedo— hacia aquellas 

palabras que permitieron crear relatos compartidos, establecer acuerdos, fundar instituciones y, 

en última instancia, diferenciarnos del resto de los animales. 

Porque las instituciones —desde las micro-instituciones que regulan la relación entre dos 

personas hasta las instituciones formalizadas que estructuran sociedades enteras— constituyen 

el andamiaje invisible de la convivencia humana. Sin ellas, seguiríamos siendo animales solitarios 

en la pradera, condenados a desconfiar eternamente del extraño que se acerca o a vincularnos 

solo mediante acuerdos mínimos e inmediatos, como aún hacen muchas especies sociales y 

nuestras mascotas. 

140 Tomàs d’Aquino, Summa Theologiae, I, q. 27–34. 

139Agustí d’Hipona, De Trinitate, llibre XV.Doctrina del Verbum Dei 

 



Xavier Arque plana 88 

 

Las instituciones, fijadas en palabras, relatos y normas compartidas, son lo que nos permite 

transformar encuentros contingentes en sociedades duraderas y convertir la fragilidad del 

lenguaje humano en la base misma de lo social141. 

Hemos visto cómo nacen los vínculos entre personas y cómo estos vínculos se 

institucionalizan progresivamente para permitir la convivencia en grupos cada vez más grandes. 

Pero queda una pregunta crucial: ¿qué ocurre cuando estas instituciones crecen demasiado? 

¿Cuando las instituciones controlan todos los aspectos de nuestra sociedad? ¿Cuándo la 

herramienta se convierte en amo? Es hora de explorar el lado oscuro de nuestro mayor logro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

141 Searle muestra cómo las instituciones existen gracias a actos lingüísticos aceptados colectivamente, reforzando la idea 
del lenguaje como fundamento de la realidad social. John Searle, The Construction of Social Reality, Free Press, 1995. 

 



Xavier Arque plana 89 

 

6-El Precio de la Institucionalización 

La utilización de Instituciones, más allá de las instituciones naturales que conocemos 

como Micro-Instituciones, tiene algunos graves efectos colaterales que debemos comprender si 

queremos evitar que nuestras herramientas se conviertan en nuestros amos. 

6.1 Primer Efecto: La Pérdida de Proximidad 

Con las Instituciones ya no tenemos tanta necesidad de conocer perfectamente a los otros 

para actuar, ni necesitamos de su presencia para actualizar cómo funciona la sociedad. Al delegar 

en las Instituciones una parte de la información acerca de cómo actuar, se pierde esa necesidad 

de conocimiento mutuo y proximidad. Cada vez que creamos una Institución, se diluye un poco la 

necesidad de conocer mejor a las otras personas, pues las Instituciones son quienes nos enlazan. 

La información ahora es exterior y pública. 

Y volvamos a lo que establecimos al principio: el conocimiento completo de otra persona 

requiere tanto la inteligencia racional (datos objetivos, hechos verificables) como la inteligencia 

emocional (empatía, comprensión de intenciones, lectura de matices). Las instituciones, por su 

naturaleza, solo pueden codificar y transmitir el conocimiento racional. La dimensión emocional, 

empática, relacional, se pierde en el proceso de institucionalización. 

El distanciamiento entre las personas no ayuda a la hora de establecer vínculos de 

confianza, pero a esta penalización se le suman unas particularidades de nuestra biología que 

agravan el problema del distanciamiento. 

Una ya la comentamos anteriormente y es la reacción de peligro al diferente. El 

distanciamiento dificulta la comunicación, con poca comunicación se hace más difícil obtener 

suficiente información para entender las diferencias y, por lo tanto, se dificulta establecer vínculos 

de confianza. La otra es la indiferencia ante las cosas que ocurren lejos. Estamos programados 

para que nuestro cerebro reaccione de diferente manera si a la persona que le ocurre algo está 

cerca o lejos. Si está cerca, nos preocupa; si está lejos, la ignoramos. O, más correctamente, 

hemos de forzar otras estructuras de nuestro cerebro para conseguir el mismo grado de 

implicación emocional, aunque difícilmente podemos conseguir el mismo grado de vinculación 

empática. Esto lo vemos cada día en las noticias. Un asesinato en nuestro vecindario nos impacta 

 



Xavier Arque plana 90 

 

más que 2 asesinatos en otra ciudad o que 10 asesinatos en otro país. Wilson E.O.142, citado por 

Francisco Mora143, lo explica tan bien que me limito a copiar su texto: 

¿Por qué actuamos con esta cortedad de miras, al no querer ver lo que ocurre lejos? 

Según Wilson, la razón es bastante simple: la gente obedece a códigos que son 

fundamentalmente emocionales, dan significado a las relaciones humanas que se han 

establecido en una convivencia con poblaciones muy pequeñas de seres humanos; es 

decir, en una relación cara a cara. La necesidad imperiosa de relaciones 

interpersonales, su sentido de supervivencia, nace de eso: "yo te miro y tú me ayudas 

porque luego te puedo ayudar yo a ti". Con esa cercanía física, los códigos cerebrales 

morales que se activan son códigos morales emocionales y de significado de 

supervivencia profundos. Sin esa cercanía física, los códigos cerebrales que se 

activan son otros, más cognitivos, más fríos, y por tanto, más alejados de ese sentido 

profundo inmediato de supervivencia. 

Si a esto le sumamos el miedo a la diferencia la caída de empatía debido a la distancia 

todavía se acentúa más. Nos impacta más el daño que sufre alguien de nuestro mismo contexto 

socio-cultural y con características físicas parecidas que alguien de otro contexto, otra religión y 

un físico muy diferente. 

Así que el distanciamiento y las diferencias reducen mucho la capacidad de empatizar. Sin 

empatía se complica el establecer vínculos de confianza y, por lo tanto, se dificulta el consolidar 

un grupo o una sociedad. Las instituciones, al permitir que funcionemos sin conocernos 

personalmente, pueden paradójicamente debilitar los vínculos que hacen posible la cooperación 

profunda. 

6.2 Segundo Efecto: La Despersonalización y la uniformización 

El segundo efecto perjudicial del uso de las instituciones es la despersonalización de la 

acción. En una sociedad con Micro-Instituciones, la actuación siempre es proporcional a las 

personas. Es el conocimiento del otro el que nos permite valorar qué hacer y el porqué actuar de 

una determinada manera y, por lo tanto, la acción se adapta siempre a las personas. Cuando 

143 Francisco Mora, Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro, Madrid: Alianza Editorial, 2007, p. 79 

142 Wilson, E.O. (1978), On Human Nature, Cambridge, MA: Harvard University Press, p. x 

 



Xavier Arque plana 91 

 

creamos una Institución, la acción empieza a estandarizarse y homogeneizarse en su aplicación, 

pues la norma, uso o tradición es una estructura no viva que no puede percibir las diferencias o 

circunstancias por ella misma. La institución simplemente se ejecuta. Algunos miembros de la 

institución podrán intentar añadir flexibilidad y proporcionalidad a la actuación de las 

instituciones, pero en general, ¡la ley es la ley! 

 Toda institución es, en última instancia, un conjunto de normas diseñadas para regular el 

comportamiento de las personas dentro de un grupo social. Su objetivo es ofrecer previsibilidad, 

orden y estabilidad. Pero para que estas normas sean operativas y aplicables a gran escala, 

deben simplificar la diversidad humana; deben reducir la complejidad144. 

En otras palabras, las instituciones necesitan que la sociedad sea legible, clasificable y 

relativamente homogénea. Cuanto más grande y uniforme sea el grupo que se rige por una 

institución, mayor será el poder y la eficacia de ésta. Como en un campo cultivado: si cada 

semilla requiere cuidados distintos, la tarea se vuelve inabarcable; pero si todo el campo está 

sembrado de trigo, la gestión se simplifica, aunque se pierda biodiversidad. 

Sin embargo, las personas somos esencialmente diferentes. En nuestras diferencias reside 

la riqueza de la especie, el motor del cambio y del conocimiento. Sin diferencia no hay 

comparación, ni error, ni evolución posible. Sin ella, el pensamiento se estanca y la sociedad se 

marchita145 

Y aquí aparece una tensión estructural: las instituciones tienden hacia la igualdad —por 

eficiencia—, mientras que la vida humana florece en la diferencia. Pierre Bourdieu ya señaló que 

"la necesidad de distinción está profundamente enraizada en los seres humanos y se manifiesta 

en culturas muy distintas”146.   

Recordar a alguien es poder diferenciarlo del resto; el afecto se construye sobre la 

146 Bourdieu, P. (1979). La distinction: Critique sociale du jugement. Les Éditions de Minuit. La Distinción : criterios y 

bases sociales del gusto / Pierre Bourdieu ; traducción de Mª del Carmen Ruiz de Elvira 

145 Morin, E. (1990). Introduction à la pensée complexe. Seuil. (La diversidad y el error como motores del 

conocimiento). 

144 Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale 

University Press. (Sobre cómo los Estados simplifican la realidad social para hacerla legible y controlable). 

 



Xavier Arque plana 92 

 

percepción de la singularidad del otro. Cuando alguien nota nuestras particularidades y adapta su 

comportamiento a ellas, nos sentimos comprendidos y valorados. En eso consiste la empatía: en 

ajustar nuestro propio modo de actuar a la diferencia del otro, en resonar con su estado 

emocional sin perder la propia identidad. 

La empatía no es un lujo moral, sino el cemento invisible que mantiene unida a una 

sociedad. Sin ella, la confianza se disuelve. Porque confiar en alguien no es solo creer en su 

palabra, sino sentir que ese alguien nos ha “visto” realmente, que ha entendido lo que somos y lo 

que necesitamos. Por eso las comunidades cohesionadas no se sostienen solo con normas o 

contratos, sino con una red de gestos empáticos que transmiten reconocimiento mutuo: la mirada 

que se detiene, la escucha atenta, el tono que se adapta. 

Un ejemplo: cuando en películas o cómics se quiere mostrar la falta de humanidad de un 

robot o de una inteligencia artificial, se la representa incapaz de captar esas sutilezas y matices. 

Lo que hace "no humano" a un robot no es su cuerpo metálico, sino su ceguera ante las 

diferencias significativas. HAL 9000 en 2001: Una odisea del espacio no comprende el miedo de 

los astronautas; los replicantes de Blade Runner imitan emociones, pero sus reacciones delatan la 

ausencia de empatía genuina; incluso en Her, donde la inteligencia artificial parece amar, 

descubrimos que su amor carece de contexto: ama a todos del mismo modo. 

Ser humano es reconocer la diferencia del otro y ajustar nuestra conducta a ella. Es 

percibir que cada persona habita un mundo interior propio, irrepetible, y que nuestra forma de 

acercarnos a ese mundo determina la calidad del vínculo que construimos. La empatía, en última 

instancia, no es solo entender al otro: es la forma más sofisticada de inteligencia social que 

poseemos, la que nos permite transformar la coexistencia en convivencia. 

Pero en el ámbito público, institucional o burocrático, el principio se invierte. Lo que 

importa ya no es la diferencia, sino la igualdad. La igualdad ante la ley, ante el mercado, ante la 

administración. La diferencia se convierte en una excepción a la norma. El trato deja de ser 

personal y se vuelve procedimental. El funcionario, el trabajador o el ciudadano dejan de ser 

personas concretas: pasan a ser roles institucionales.  

Así, por ejemplo, el John Doe de carne y hueso —con historia, gustos, afectos, 

contradicciones— se transforma en: 

John Doe DNI 35102102-J. 24 años. Soltero. Estudiante. Caucásico. Clase media. 

 



Xavier Arque plana 93 

 

 ​ Esa necesidad de ser reconocidos como distintos podría incluso tener una base 

biológica, vinculada a nuestra conciencia de individualidad y pertenencia. La distinción no es solo 

social: es neurológica, es identitaria. 

El impulso de igualar es, pues, una dinámica histórica de todas las instituciones, una 

estrategia de supervivencia organizativa. Pero cuando se lleva al exceso, cuando toda la gestión 

social se apoya exclusivamente en la estandarización, el resultado es la pérdida de la persona en 

favor del sistema. Y una sociedad sin personas —solo con roles— se vuelve incapaz de empatía, 

de juicio y, finalmente, de sentido. 

La homogeneización institucional produce seguridad, pero también alienación. Cuanto 

más fácil es gestionar una sociedad, menos humanos parecen sus miembros. Zygmunt Bauman 

lo expresó con lucidez: “cuanto más se expande el orden, más amenaza la libertad del 

individuo”147.  

 

 

6.3 Tercer Efecto: La Jerarquización y la Desigualdad Legitimada 

El tercer gran efecto colateral de la creación y consolidación de las instituciones es la 

asignación de roles jerárquicos y, con ello, el cambio en la distribución de los recursos dentro de 

una sociedad. 

Cuando las micro-instituciones —o instituciones naturales— se transforman en 

instituciones orales formalizadas, también se transforma el modo en que se reparte el poder. La 

palabra, que antes servía para coordinar o recordar, pasa a nombrar posiciones estables, a crear 

figuras separadas del grupo: el rey, el juez, el sacerdote, el maestro, la princesa. En ese momento, 

la comunidad ya no se relaciona con la persona, sino con el rol institucionalizado. El individuo 

queda revestido de un título que lo conecta con la ley o la tradición, y ese revestimiento simbólico 

se convierte en una fuente legítima de privilegios. Como escribió Pierre Bourdieu, el poder 

147 Bauman, Z. (2000). Liquid Modernity. Polity Press. 

 



Xavier Arque plana 94 

 

simbólico "no necesita ser reconocido para ser eficaz"148 basta con que todos actúen como si lo 

fuera. 

Esta transformación produce un efecto fundamental: la desigualdad se vuelve legítima. El 

rey tiene derecho a más recursos porque representa al conjunto; el sacerdote, porque intercede 

ante los dioses; el juez, porque encarna la justicia. Cada rol institucional, sostenido por la palabra 

colectiva —el juramento, el canto, el título—, convierte la diferencia de función en diferencia de 

valor. En términos de Max Weber, la autoridad deja de ser carismática o espontánea y se 

convierte en autoridad tradicional o racional-legal149, sostenida por reglas y precedentes que 

trascienden al individuo. 

Así, la posición institucional expresada y reconocida por el grupo justifica y legitima la 

desigualdad material: quien encarna la institución no solo tiene más poder, sino también más 

acceso a los bienes, a la protección y a la memoria colectiva. El individuo se transforma en 

símbolo, y el símbolo se convierte en un mecanismo de orden social. En cierto modo, estas 

figuras son "más que una persona individual" —pues representan al conjunto— pero también 

"menos libres", ya que su identidad queda absorbida por el rol150. Son únicas, porque son el Rey 

de todos, pero al mismo tiempo están prisioneras del papel que la institución les ha otorgado.  

Hasta aquí hemos visto cómo de las micro-instituciones emanan las Instituciones y las 

ventajas y riesgos que implica su utilización. En el siguiente apartado vamos a conocer las 

Super-Instituciones y cómo crearon lo que podríamos titular La Primera Internet de la historia: un 

sistema global de almacenaje del conocimiento humano y de gestión de sociedades de millones 

de personas que transformaron completamente al ser humano. Y con esa transformación, tanto 

las posibilidades como los peligros se multiplicaron exponencialmente. Porque cuando las 

instituciones ya no dependen de la memoria oral, cuando se graban en piedra, pergamino o papel, 

adquieren una permanencia que las hace prácticamente inmortales. Y lo que es inmortal puede 

sobrevivir a sus creadores, puede olvidar su propósito original, puede comenzar a vivir una vida 

propia... 

150 David Graeber y David Wengrow, The Dawn of Everything, Nueva York: Farrar, Straus and Giroux, 2021. Ofrece 
ejemplos antropológicos de cómo la desigualdad institucional emerge culturalmente, no como necesidad económica.  

149 Max Weber, Economía y sociedad, 1922. Referencia clásica sobre los tipos de autoridad y cómo la 
racionalización institucional reemplaza el vínculo personal.  

148 Pierre Bourdieu, Langage et pouvoir symbolique, París: Fayard, 1982. Explica cómo el lenguaje, al 
institucionalizar títulos y nombres, crea poder simbólico y legitima jerarquías invisibles. 

 



Xavier Arque plana 95 

 

7-Super-instituciones: cuando la institución se independiza de la 

persona 

Hemos visto cómo las micro-instituciones emergen orgánicamente de la interacción 

cotidiana entre personas —el saludo matutino, la cola ordenada, la cena familiar—, y cómo las 

instituciones orales formalizan acuerdos colectivos mediante la palabra hablada y la memoria 

compartida. Ambas formas institucionales, sin embargo, comparten una característica 

fundamental: siguen dependiendo completamente de la presencia humana. Alguien tiene que 

estar físicamente ahí para transmitir el conocimiento, recordar las normas, recitar las genealogías, 

contar las historias fundacionales. 

Las super-instituciones rompen esa dependencia de forma radical y revolucionaria. Por primera 

vez en la historia evolutiva humana, la institución se plasma en un soporte físico —una piedra 

grabada con leyes, una tablilla de arcilla con transacciones comerciales, un papiro con textos 

sagrados, un pergamino con títulos de propiedad, y eventualmente un archivo digital— y se 

vuelve potencialmente inmortal, independiente de cualquier cerebro o cuerpo particular. 

Esta es quizás la transformación más profunda en la historia de la organización social humana: el 

conocimiento institucional deja de morir con las personas. 

El ejemplo arquetípico, y probablemente el más revolucionario en sus consecuencias, es la 

invención de la escritura. Como señaló el antropólogo Jack Goody en su obra fundamental, "la 

escritura no es simplemente una tecnología neutral de registro, sino un sistema cognitivo que 

reestructura profundamente tanto el pensamiento individual como la organización social"151. 

La invención del signo escrito permitió algo completamente inédito en la evolución humana: aislar 

el pensamiento y convertirlo en un objeto externo, reproducible, transportable y manipulable. 

Cuando el ser humano primitivo dibuja por primera vez un pictograma —una representación visual 

de un concepto—, está materializando parte de su pensamiento fuera de su propia mente, 

proyectándolo en un objeto tangible que existe independientemente de él152.   

152 p.228. C. S. Peirce, Colleeted Papers of Charles Sanders Peirce, Vol. 2 (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 
1960), p. 228. 

151 Jack Goody (1986). The Logic of Writing and the Organization of Society. Cambridge University Press. Goody argumenta 
que la escritura no es solo una tecnología de registro, sino que transforma fundamentalmente la organización social y 
cognitiva de las sociedades. 

 



Xavier Arque plana 96 

 

Desde ese instante fundacional, el conocimiento deja de depender del cuerpo, la memoria o 

incluso la vida de una persona particular. Las ideas pueden ahora sobrevivir a quien las concibió. 

El conocimiento se vuelve trans-generacional de una manera cualitativamente distinta a la 

tradición oral. 

Con el tiempo, mediante un proceso gradual, pero inexorable, el pictograma se emancipa 

progresivamente de aquello que representa directamente. Símbolo y significado se separan: el 

signo escrito ya no necesita parecerse visualmente a lo que representa. Esta abstracción abre la 

puerta al pensamiento abstracto sistemático, a la lógica formal, a la matemática, a la filosofía tal 

como la conocemos. 

Como documentó Eric Havelock en su estudio clásico sobre la Grecia antigua153, el paso 

histórico de la oralidad a la escritura transformó radicalmente la conciencia humana: escribir no 

solo preserva las palabras para el futuro, sino que permite pensar de manera cualitativamente 

diferente en el presente. La palabra escrita ya no necesita de la voz que la pronuncie, del gesto 

que la acompañe, ni del rostro conocido que la legitime con su autoridad personal. 

A partir de este momento histórico decisivo, las ideas pueden sobrevivir indefinidamente a sus 

autores originales. Nace el documento como entidad autónoma, el contrato vinculante entre 

ausentes, la ley impersonal que trasciende al legislador, la escritura sagrada que sobrevive a los 

profetas… y con todos ellos, la institución en su forma más poderosa y duradera: una estructura 

simbólica que puede actuar, regular, castigar y perdurar sin depender en absoluto de ninguna 

presencia humana específica. 

Ejemplos históricos de super-instituciones fundacionales 

Si consideramos la historia a gran escala, las super-instituciones aparecen siempre como 

respuestas funcionales a un mismo límite humano: la imposibilidad de mantener y gestionar 

conocimiento estable, fiable y compartido a gran escala usando únicamente la memoria y la 

interacción interpersonal. La escritura fue la primera gran solución a ese límite, pero no la única. 

Una vez abierta esa puerta, cada civilización generó nuevas super-instituciones destinadas a 

amplificar, fijar y transmitir aspectos esenciales del conocimiento que los seres humanos, por sí 

153 Havelock, Eric (1963). Preface to Plato. Harvard University Press.→ Havelock examina la transición de la oralidad 
a la escritura en la Grecia antigua y cómo la alfabetización transformó la memoria colectiva y el poder cultural. 

 



Xavier Arque plana 97 

 

solos, no podían conservar. Podemos identificar numerosos ejemplos históricos de 

super-instituciones que transformaron radicalmente las sociedades que las adoptaron: 

●​ El Código de Hammurabi (circa 1750 a.C.): Una de las primeras compilaciones escritas 

de leyes, grabada en una estela de piedra de más de dos metros. Las leyes ya no eran "lo 

que recuerda el anciano sabio", sino lo que está escrito en la piedra, literal y 

metafóricamente. La justicia se vuelve reproducible, verificable, independiente de la 

memoria humana. 

●​ Los textos sagrados: La Torá judía, los Vedas hindúes, el Canon Pali budista, la Biblia 

cristiana, el Corán islámico. Estos textos no solo preservan doctrinas religiosas: crean 

comunidades masivas de millones de personas que nunca se conocerán pero que 

comparten un marco de significado común. Benedict Anderson llamaría siglos después a 

esto "comunidades imaginadas"154. 

●​ Los registros catastrales y censos: Desde los registros de tierras del antiguo Egipto 

hasta el Domesday Book normando (1086), estos documentos convirtieron la propiedad y 

la población en datos administrables. La tierra dejó de ser "donde vive mi familia desde 

siempre" para ser "la parcela 247 del distrito 12". 

●​ Las bibliotecas imperiales: La Biblioteca de Alejandría, las bibliotecas de Nínive o las 

bibliotecas imperiales chinas no eran simples depósitos de libros: eran infraestructuras de 

poder que permitían a los imperios acumular, procesar y monopolizar el conocimiento a 

una escala imposible para individuos o comunidades locales. 

●​ Las universidades medievales: Bologna (1088), París (1150), Oxford (1167). Estas 

instituciones estandarizaron el conocimiento mediante currículos escritos, textos 

canónicos y títulos formales. El conocimiento dejó de ser "lo que sabe el maestro" para ser 

"lo que dice el texto autorizado". 

●​ El Método científico: la super-institución que regula qué puede considerarse verdad. Con 

Bacon, Galileo y, más tarde, Popper, nace el primer sistema que define cómo debe 

producirse el conocimiento verdadero. El método científico es, literalmente, un sistema 

normativo sobre la verdad. Una especie de constitución epistemológica que ha 

reorganizado las sociedades modernas. 

●​ El álgebra simbólica moderna: Con René Descartes (La Géométrie, 1637) y otros 

matemáticos de su época, las ecuaciones dejaron de escribirse como descripciones 

154 Anderson, B. (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. Verso. 

 



Xavier Arque plana 98 

 

narrativas ("la cantidad desconocida multiplicada por sí misma...") para expresarse 

mediante símbolos: x², y, a + b = c. Este salto no fue meramente técnico: transformó el 

pensamiento matemático mismo. La notación simbólica permitió ver patrones invisibles en 

el lenguaje natural, operar con abstracciones de forma sistemática y separar 

definitivamente la estructura lógica del contenido semántico. El álgebra simbólica no solo 

facilitó los cálculos: creó una nueva forma de pensar sobre las relaciones, inaugurando la 

matemática moderna y, con ella, la física matemática, la ingeniería y la revolución 

científica. Se creó un sistema universal, reproducible y transferible, accesible a cualquier 

persona entrenada en la notación, y no dependiente de la memoria, la intuición o el 

contexto narrativo. 

●​ Los Derechos Humanos: la super-institución que fija la dignidad humana como norma 

escrita. Una infraestructura escrita que garantiza continuidad, estandarización y validez 

universal de los derechos de las personas independientemente de su raza, origen, genero 

o religión. 

●​ Los sistemas legales codificados: El Derecho Romano, codificado finalmente en el 

Corpus Juris Civilis de Justiniano (siglo VI), creó un sistema jurídico que sobreviviría al 

propio Imperio Romano y conformaría la base del derecho en gran parte de Europa y 

América Latina. La ley escrita sobrevive a los legisladores, a los emperadores, incluso a los 

imperios. 

●​ Los sistemas monetarios y bancarios: Las monedas acuñadas con sellos imperiales, las 

mesas de cambio, los primeros bancos medievales, las letras de cambio. Estos sistemas 

convirtieron el valor económico en algo abstracto, transportable y reproducible mediante 

símbolos escritos en lugar de objetos físicos. 

●​ Los mapas y atlas: Aunque a primera vista pueda sorprender, un mapa es también una 

institución pues no deja de ser un acuerdo entre las personas para organizar, delimitar e 

imputar el espació. Desde los mapas de Ptolomeo hasta los portulanos medievales, estos 

documentos transformaron el espacio vivido en espacio representado, haciendo el mundo 

navegable, predecible, administrable. Como señaló James C. Scott, "ver como un Estado" 

significa precisamente esto: convertir la complejidad vivida en representaciones 

simplificadas manejables155. 

155 Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale 
University Press. 

 



Xavier Arque plana 99 

 

Todas estas super-instituciones comparten características comunes: trascienden a sus 

creadores, no requieren presencia humana constante para funcionar, pueden reproducirse 

mediante copias, crean jerarquías de interpretación y administración, y transforman 

profundamente las relaciones de poder en las sociedades que las adoptan; cambian la sociedad y 

las personas. Cada super-institución amplía un aspecto de la mente racional humana… pero al 

mismo tiempo lo reemplaza. Amplían la memoria, la coordinación, la justicia, la previsión, la 

verificación… Pero también crean un espacio social cada vez más mediado por abstracciones, 

símbolos y reglas que pocas personas pueden dominar por completo. 

7.1 El fin del contacto presencial obligatorio 

En las sociedades orales tradicionales, la distancia social y emocional entre las personas tenía un 

límite natural e inevitable. Para conocer las normas del grupo, las tradiciones de los ancestros o 

las decisiones de los ancianos, era absolutamente necesario reunirse físicamente, escucharse 

directamente, debatir cara a cara. La voz humana viajando por el aire era el único hilo que 

mantenía unida a la comunidad. El conocimiento era vivo, dinámico, contextual, y se actualizaba 

constantemente en cada encuentro. 

Con la escritura y las super-instituciones que genera, este equilibrio milenario se rompe 

radicalmente. El conocimiento deja de ser una experiencia colectiva vivida y temporal, y se 

convierte en un objeto fijo, estable y transportable. 

La palabra escrita sustituye sistemáticamente la reunión comunitaria por el archivo 

burocrático, la memoria viva por el documento muerto, el maestro presente por el texto ausente. 

Del conocimiento subjetivo, vivo, dinámico y contextual que posee una persona concreta en un 

entorno de instituciones orales, pasamos a un conocimiento estático, objetivado, grabado en 

algún soporte físico, que puede ser transportado a través de continentes y siglos sin las 

variaciones, reinterpretaciones y adaptaciones inherentes a la transmisión oral156. 

Esta transición convirtió la sabiduría vivida en conocimiento objetivado, y la memoria 

activa en almacenamiento pasivo157. El contacto directo entre personas deja de ser estrictamente 

necesario para la transmisión cultural; ahora basta con un escriba que copie o un lector que 

descifre. 

157 Ong, W. (1982). Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. Methuen, pp. 78-116. 

156 Havelock, E. (1963). Preface to Plato. Harvard University Press. 

 



Xavier Arque plana 100 

 

Las consecuencias sociales y políticas de esta transformación son enormes y en gran medida 

irreversibles. En una cultura oral, las diferencias de poder, riqueza o estatus no podían alejarse 

demasiado del promedio del grupo sin generar conflictos insostenibles: la interacción constante y 

cara a cara mantenía activos los mecanismos de reciprocidad y empatía. Todo el mundo veía las 

consecuencias de las decisiones del líder. 

Pero una vez institucionalizado el conocimiento en soportes físicos externos, las instituciones 

pueden existir, crecer y ejercer poder sin contacto humano directo. Pueden expandirse a 

territorios lejanos, imponer normas a poblaciones que nunca verán a quienes las diseñaron, 

castigar infracciones sin tener que mirar a los ojos a las personas a las que afectan. 

En este punto histórico crucial, la relación de poder se invierte completamente: ya no son las 

personas quienes dan sentido, propósito y legitimidad a las instituciones mediante su 

participación activa, sino que son las instituciones las que dan sentido, identidad y valor a las 

personas mediante los roles que les asignan. 

7.2 Pirámides de poder: la lógica autorreferencial institucional 

En las super-instituciones, ocurre algo paradójico y profundamente importante: el prestigio de una 

persona deriva fundamentalmente del cargo que ocupa dentro de la jerarquía institucional, no de 

sus cualidades personales, su sabiduría, su valentía o su generosidad. 

Ya no se necesitan héroes carismáticos, sabios venerados o líderes excepcionales para justificar y 

legitimar una institución: la institución se justifica a sí misma por su función dentro del entramado 

de otras instituciones. La sociedad adopta inevitablemente una forma piramidal de capas 

jerárquicas158. 

Un ejemplo clásico ilustra esta lógica perfectamente: el mayordomo del rey medieval es 

importante y poderoso no por sus méritos personales, sino porque representa al rey. El rey, a su 

vez, no gobierna por su fuerza personal o sabiduría individual, sino porque encarna la institución 

de la monarquía. Y la monarquía tiene valor y legitimidad no por las virtudes del monarca 

particular, sino porque representa al Estado —en este caso, un Estado premoderno o medieval 

donde las instituciones escritas (leyes codificadas, títulos nobiliarios, registros de propiedad) ya 

se habían independizado completamente de las personas concretas. 

158 Max Weber (1922). Economía y Sociedad. Weber analiza cómo la dominación legal-racional, basada en instituciones 
escritas y burocracias, genera estructuras jerárquicas piramidales características de los estados modernos. 

 



Xavier Arque plana 101 

 

Cada nivel se legitima exclusivamente por su posición en la pirámide institucional. Es un sistema 

autorreferencial donde las instituciones se justifican unas a otras sin necesitar referencia última a 

valores humanos. 

Cuantas más capas burocráticas se añaden a la pirámide, más estable y duradera parece la 

estructura —es más difícil que colapse—, pero también más costosa económicamente y más 

distante emocionalmente se vuelve respecto a las personas reales que supuestamente sirve. Las 

super-instituciones son como organismos vivos que crecen alimentándose de recursos humanos 

y materiales, y a medida que lo hacen, se hacen progresivamente más difíciles de controlar, 

reformar o desmantelar. 

En este punto histórico, la asignación de recursos en la sociedad deja de dirigirse principalmente 

a las personas concretas y se canaliza hacia las instituciones abstractas: el ejército permanente, 

la Iglesia universal, el reino territorial, los gremios profesionales, las universidades, las 

asociaciones, los sindicatos, los hospitales, los ministerios. Son ellas quienes deciden 

internamente cómo distribuir los recursos, generando lo que James C. Scott llamó una "opacidad 

estructural" que hace imposible rastrear los flujos reales159. Y donde hay opacidad sistemática, 

aparece inevitablemente el riesgo de la depredación institucional: cada nivel burocrático tiende a 

justificar su propia existencia consumiendo más recursos de los estrictamente necesarios, 

creando más procedimientos, más controles, más capas de supervisión. La burocracia se 

reproduce a sí misma. 

Como señaló magistralmente Max Weber, la burocracia moderna basada en documentos escritos 

y procedimientos formales es extraordinariamente eficiente para tareas específicas, pero también 

tiende inexorablemente a expandirse y perpetuarse incluso cuando ya no cumple sus funciones 

originales160. 

 

7.3 El mundo como escritura: la metáfora del control 

Hay además un cambio conceptual profundo que modifica los fundamentos mismos de cómo 

pensamos y validamos lo que consideramos verdadero. Una vez que una sociedad acepta 

160 Weber, M. (1922). Economía y Sociedad. Fondo de Cultura Económica. 

159 James C. Scott (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale 
University Press. Scott documenta cómo las instituciones estatales modernas hacen opaco y difícil de rastrear el flujo de 
recursos mediante capas burocráticas. 

 



Xavier Arque plana 102 

 

colectivamente que un texto —una creación claramente humana, marcas de tinta sobre 

pergamino— puede contener una verdad objetiva que trasciende a su autor, se abre una 

posibilidad intelectual completamente nueva: la posibilidad de interpretar el mundo natural entero 

como si fuera un texto legible.​

Este giro no es menor. Supone un desplazamiento silencioso pero decisivo: la verdad deja de 

residir primariamente en la relación vivida y pasa a residir en la inscripción. El sentido ya no 

se garantiza por la presencia, la memoria compartida o la autoridad del testigo, sino por la 

estabilidad del signo escrito. En este contexto, pensar deja de ser, ante todo, un acto de conexión 

entre elementos dentro de una red relacional, para convertirse progresivamente en un acto de 

identificación, delimitación y fijación de significados. 

 El filósofo alemán Hans Blumenberg llamó a este fenómeno "la legibilidad del mundo"161: la 

metáfora epistemológica162 que sostiene que la realidad puede descifrarse exactamente como si 

fuera un libro escrito por Dios (en la versión teológica) o por las leyes naturales (en la versión 

científica). El "Libro de la Naturaleza" se convierte en una metáfora fundamental del pensamiento 

occidental. El “Libro de la Naturaleza” se convierte así en una imagen fundacional del 

pensamiento occidental. Si el mundo puede leerse, entonces también puede organizarse, 

clasificarse, medirse, compararse, predecirse y, en última instancia, gobernarse. 

Esta metáfora ha guiado el desarrollo del pensamiento científico occidental desde el 

Renacimiento hasta la ciencia moderna, pero sus raíces son anteriores. Ya entre los siglos XI y XIII 

se produce una transformación decisiva: el pensamiento comienza a dejar de operar 

principalmente como un conjunto de actos relacionales —orientados a situar cada cosa dentro 

de una red de vínculos, precedentes y jerarquías— para transformarse en un conjunto de actos 

establecedores de identidades163. Pensar pasa a significar definir qué es cada cosa “en sí 

misma”, qué límites la separan de las demás, a qué categoría pertenece y bajo qué reglas debe 

ser tratada. 

La escritura no es aquí un simple instrumento técnico, sino un dispositivo cognitivo que empuja 

a este cambio. Escribir exige estabilizar lo que se nombra, convertir lo fluido en algo discreto, 

163 p.242-247-250 Comprender la Edad Media. Harald Kleinschmidt. La transformación de ideas y actitudes en el 
mundo medieval. Ediciones Akal. Madrid 2009 

 

162 Epistemología: la forma en que entendemos y organizamos el conocimiento 

161 Hans Blumenberg (1981). The Legibility of the World. Cornell University Press (edición inglesa 1993). Blumenberg explora 
cómo la metáfora del "mundo como libro" o "libro de la naturaleza" surge con las culturas escritas y transforma la 
epistemología occidental. 

 



Xavier Arque plana 103 

 

transportable y comparable. Allí donde la oralidad privilegiaba la continuidad, la analogía y el 

contexto, la escritura favorece la distinción, la clasificación y la abstracción. El mundo, leído como 

texto, deja de ser un entramado de relaciones vivas para convertirse en un sistema de signos que 

pueden ser ordenados desde fuera. 

En este nuevo marco intelectual, las super-instituciones se convierten en máquinas 

especializadas de interpretación del mundo: dispositivos encargados de producir significado 

autorizado y de imponer orden. El derecho codificado, la contabilidad de doble entrada, la liturgia 

escrita, la ciencia experimental con protocolos formales o la administración imperial con sus 

censos y catastros son herederos directos de esta lógica epistemológica. Todas ellas comparten 

un mismo impulso: registrarlo todo, medirlo todo, fijarlo todo por escrito, de modo que lo 

humano encaje en sistemas de significado previamente definidos. 

La escritura no solo nos permite representar el conocimiento de manera externa, sino que 

redefine radicalmente lo que entendemos por "conocer" en primer lugar. La autoridad del texto 

escrito sustituye progresivamente a la autoridad de la experiencia vivida. El conocimiento pasa de 

ser algo vivido, contextual y relacional a ser algo verificado, fijo y reproducible164. Con ello, el 

mundo se vuelve más legible… y también más gobernable. 

 

7.4 Cuando cambia la institución, cambia la persona 

Uno de los principios más decisivos en el estudio de las instituciones es este: cada nueva forma 

institucional no solo reorganiza el mundo exterior, sino que reconfigura también el mundo interior 

de las personas que viven en él. Las instituciones moldean la Cultura Exterior, pero, al hacerlo, 

remodelan silenciosamente la Cultura Interior: aquello que pensamos, sentimos, valoramos o 

consideramos posible. 

Desde una perspectiva sociológica, una institución no es simplemente una ley o un reglamento, 

sino una arquitectura de relaciones. Establece quién debe confiar en quién, qué comportamientos 

son legítimos, cómo se resuelven los conflictos y qué expectativas rigen la vida cotidiana. Las 

164 Olson, David R. (1994). The World on Paper: The Conceptual and Cognitive Implications of Writing and Reading. 
Cambridge University Press. Olson detalla cómo la escritura cambia la forma en que pensamos y legitimamos el 
conocimiento, consolidando las super-instituciones. 

 



Xavier Arque plana 104 

 

instituciones organizan el campo de juego social y, con ello, las identidades que pueden florecer 

dentro de él. 

Cuando las instituciones se transforman cambia también la forma de pensar y de percibirse a uno 

mismo. El desplazamiento del pensamiento relacional hacia el pensamiento identificador no es 

solo un fenómeno intelectual abstracto: tiene consecuencias directas sobre la manera en que las 

personas se vinculan, confían y se reconocen mutuamente. 

Un ejemplo contemporáneo de especial claridad proviene del trabajo del economista Matthew O. 

Jackson. En su estudio de 75 pueblos de la India, Jackson observó qué ocurría con las redes 

sociales cuando la banca formal entraba por primera vez en una comunidad. El patrón era 

sorprendentemente consistente: la banca, aun impulsando el desarrollo económico, erosionaba 

parte del entramado relacional que había mantenido unidas a las aldeas durante generaciones165. 

En aquellas comunidades, antes de la llegada del banco, el crédito circulaba a través de una red 

de obligaciones personales: quien pedía dinero, quien lo prestaba y los vecinos que actuaban 

como testigos. Estas instituciones orales y micro-instituciones no solo permitían resolver 

necesidades económicas; también tejían la cohesión comunitaria. La confianza residía en los 

rostros conocidos, en las historias compartidas, en la reputación cuidadosamente acumulada en 

el tiempo. 

La entrada de la banca —una super-institución basada en normas escritas, procedimientos y 

métricas impersonales— introdujo un mecanismo más eficiente, pero a costa de reducir la 

necesidad de apoyarse unos en otros. La confianza dejó de ser un vínculo interpersonal para 

convertirse en un requisito institucional. Donde antes la estabilidad nacía de la densidad de las 

relaciones humanas, ahora nacía de un contrato firmado. El pensamiento relacional cedía terreno 

ante el pensamiento identificador: ya no importa quién eres en la red, sino qué categoría ocupas 

en el sistema. 

No es un caso aislado. Sociólogos como Robert Putnam observaron un fenómeno similar en 

Estados Unidos: la transición del comercio local a super instituciones más elaboradas como 

pueden ser los grandes supermercados contribuyó a reducir lo que él llamó capital social, es 

decir, el stock de confianza y reciprocidad que antes conectaba a los vecinos166. También en 

166 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community, Simon & Schuster, 2000. 

165Matthew O. Jackson, declaraciones recogidas en la entrevista de Lluís Amiguet, “Si estás hiperconectado es más fácil ser 
un radical”, La Contra, La Vanguardia. El caso de los 75 pueblos indios proviene de esta entrevista, aunque Jackson trata 
fenómenos similares en The Human Network (Pantheon, 2019). 

 



Xavier Arque plana 105 

 

Japón, durante el auge económico de los 70 y 80, la transición de redes de reciprocidad vecinal 

hacia sistemas laborales profundamente burocratizados transformó la identidad colectiva y los 

modos de pertenencia167. 

En todos estos ejemplos, el patrón se repite: cuando cambia la institución, cambia la forma de 

estar juntos; y cuando cambia la forma de estar juntos, cambia también la forma de ser alguien. 

Las instituciones no solo organizan la sociedad: producen personas. Y comprender este vínculo 

es esencial para entender tanto los beneficios como los costes humanos de las 

super-instituciones que gobiernan el mundo contemporáneo. 

Sin embargo, este desplazamiento —desde instituciones orales basadas en la presencia y la 

memoria compartida hacia super-instituciones fundadas en la escritura, la objetivación y el 

registro físico— no debe entenderse como un reemplazo súbito ni lineal. No se trata de un “antes” 

y un “después” claramente delimitados, sino de un proceso lento, desigual y profundamente 

híbrido. 

Las instituciones orales no desaparecen cuando emergen las super-instituciones. Persisten, se 

adaptan, se infiltran en las nuevas formas y, durante largos periodos, conviven con ellas en una 

tensión constante. La escritura se expande, pero la voz sigue siendo necesaria; el registro se 

multiplica, pero la autoridad personal no se extingue; el texto fija normas, pero la interpretación 

continúa dependiendo de cuerpos presentes, de gestos, de reputaciones y de contextos 

compartidos. 

Este solapamiento genera sociedades de transición: mundos en los que coexisten distintos 

regímenes de legitimidad, distintas formas de pensar y distintas maneras de ser persona. En 

estos contextos, una misma acción puede evaluarse simultáneamente según criterios orales y 

escritos, relacionales y formales, tradicionales y emergentes. El pensamiento, del mismo modo, 

oscila entre conectar relaciones y fijar identidades, sin terminar de asentarse plenamente en 

ninguno de los dos polos. 

Comprender este carácter transicional es crucial para no caer en una visión excesivamente 

mecanicista del cambio institucional. Las super-instituciones no “imponen” inmediatamente un 

nuevo tipo de persona; lo que hacen es desencadenar un proceso de reajuste prolongado, en 

167 Ezra Vogel, Japan as Number One: Lessons for America, Harvard University Press, 1979. 

 



Xavier Arque plana 106 

 

el que viejas formas de vida resisten, se reinterpretan y, a veces, se integran parcialmente en el 

nuevo orden. 

 

7.5 La velocidad del cambio; sociedad de transición 

Durante largos períodos históricos, modelos arcaicos y modelos emergentes conviven, se solapan 

y se tensan mutuamente. 

Estas épocas de transición se produjeron en Grecia y en la mayoría de las sociedades que 

empezaron a desarrollar super-instituciones, pero pocas transiciones ilustran mejor esta lentitud 

en el cambio estructural que el paso, en la Europa bajomedieval, de una sociedad organizada 

principalmente en torno a instituciones orales a otra progresivamente dominada por 

super-instituciones escritas. En la Europa medieval, durante siglos, la escritura se expandió sin 

conseguir desplazar del todo la lógica de la voz, de la memoria viva y de la autoridad personal. 

La literatura medieval ofrece innumerables indicios de esta convivencia. Los prólogos de muchos 

textos remiten explícitamente a fuentes orales; las rúbricas anticipan en voz escrita lo que será 

narrado después; la estructura misma de los relatos revela una cultura que escribe, pero no 

renuncia a la conversación. Se trata de una literatura que no ignora la voz, sino que la preserva 

deliberadamente en el texto. Como señala Harald Kleinschmidt, estamos ante una cultura escrita 

que todavía no quiere —ni puede— prescindir de la oralidad. 

Este predominio cultural de la oralidad queda reflejado de forma casi anecdótica —pero 

profundamente reveladora— en un pasaje de las Confesiones de san Agustín. Al describir a san 

Ambrosio, Agustín se muestra sorprendido por una práctica que hoy consideramos trivial: la 

lectura silenciosa. Escribe: 

“Cuando leía, hacíalo pasando la vista por encima de las páginas, penetrando su alma 

en el sentido sin decir palabra ni mover la lengua. Muchas veces, estando yo 

presente, le vi leer calladamente, y nunca de otro modo.”168 

El asombro de Agustín indica hasta qué punto la lectura seguía siendo concebida como un acto 

oral y público. Leer en silencio no era todavía una práctica normalizada, sino una excepción que 

168 San Agustín, Confesiones, libro VI, cap. 3 

 



Xavier Arque plana 107 

 

desconcertaba incluso a un pensador de su talla. La escritura existía, pero su apropiación 

cognitiva y social seguía anclada en esquemas orales. 

Esta persistencia se observa también en la apelación constante a la auctoritas: el autor rara vez se 

presenta como origen del relato, sino como transmisor de algo ya dicho anteriormente. La 

legitimidad no procede de la originalidad, sino de la continuidad. Incluso cuando los escribientes 

profesionales prosificaron, caligrafiaron y adaptaron las antiguas canciones de gesta, estos textos 

seguían leyéndose en voz alta, en público o en pequeños grupos, y no como objetos silenciosos 

destinados a la lectura privada. 

Hasta bien entrado el siglo XII, era habitual leer las cartas en voz alta, recreando el tono, la 

intención y la presencia del emisor ausente. La escritura no sustituía a la voz: la prolongaba. Más 

aún, durante la Alta Edad Media existieron redes de comunicación a distancia que seguían siendo 

esencialmente orales, mediante el envío de representantes personales encargados de “portar 

palabras”. Este flujo fue tan importante que llegó a institucionalizarse: algunos monasterios 

estaban obligados a acoger a estos mensajeros, los llamados portadores de palabras, como 

recoge el privilegio otorgado en 848 por el rey Berthwulf de Mercia al monasterio de Bredon.169 

Incluso en los niveles más altos del poder político, la oralidad seguía siendo central. Los reyes 

debían memorizar sus genealogías, no solo conocerlas por escrito. La legitimidad del linaje se 

sostenía tanto en la memoria viva como en el documento. El caso del emperador Maximiliano I es 

revelador: pese al uso intensivo de genealogías escritas y propaganda historiográfica, seguía 

confiando en la fuerza institucional de la tradición oral y en la creencia de que una genealogía 

larga —aunque en parte inventada— garantizaba estabilidad política. La memoria, más que el 

documento, seguía siendo el fundamento simbólico del poder. 

Este equilibrio comenzó a romperse lentamente cuando algunas instituciones decidieron intervenir 

directamente sobre los mecanismos de transmisión cultural. La Iglesia, por ejemplo, vio pronto 

que la transformación institucional requería una transformación generacional. Durante los siglos 

de la conversión al cristianismo, la Iglesia comprendió que los ancianos eran depositarios de 

tradiciones orales resistentes al cambio y dirigió sus esfuerzos hacia los jóvenes. A estos se les 

ofreció una forma alternativa de aprendizaje: la lectura y la escritura. Ingresar en instituciones 

escolásticas implicaba, de facto, abandonar la transmisión oral familiar en favor de una 

169 p.258 Harald Kleinschmidt. La transformación de ideas y actitudes en el mundo medieval Ediciones Akal. Madrid 
2009 

 

 



Xavier Arque plana 108 

 

instrucción regulada por reglas, textos y autoridades escritas. 

Como consecuencia, a partir de los siglos XI y XII, los grupos familiares europeos comenzaron a 

perder su papel central como transmisores autorizados de la tradición. Las familias extensas se 

redujeron progresivamente a núcleos más pequeños, y el contrato generacional dejó de estar 

anclado en un orden cosmológico heredado para pasar a ser regulado por instituciones 

diseñadas por los propios seres humanos. La transición no fue brusca, pero fue profunda: la 

autoridad pasó de la memoria compartida a la norma escrita. 

Este proceso ilustra con claridad por qué los cambios institucionales no transforman de inmediato 

a las personas. Durante generaciones, los individuos siguieron viviendo emocional y 

simbólicamente en un mundo oral, incluso cuando ya estaban sometidos a instituciones escritas. 

Las super-instituciones avanzaron primero sobre la organización formal de la sociedad; solo 

mucho después comenzaron a reconfigurar de manera sistemática la Cultura Interior. 

Tal como ha mostrado David R. Olson170, la escritura no solo cambio los soportes del 

conocimiento, sino también los criterios de legitimidad, la forma de razonar y la manera de 

concebir la verdad. Pero estos cambios cognitivos requieren tiempo: no se imponen por decreto. 

Durante siglos, Europa fue un espacio híbrido donde convivieron instituciones orales, escrituras 

ritualizadas y super-instituciones emergentes. 

Este patrón se repite en otros contextos históricos y contemporáneos. La introducción de 

super-instituciones suele erosionar lentamente los vínculos tradicionales antes de generar nuevas 

formas de cohesión. El resultado no es una sustitución inmediata, sino una larga zona de fricción, 

donde viejas y nuevas maneras de ser persona coexisten, a menudo en tensión. Como sugiere 

Fernand Braudel en su noción de longue durée, las estructuras profundas de las mentalidades 

cambian a un ritmo mucho más lento que las instituciones formales, lo que explica por qué las 

transformaciones institucionales conviven durante largos periodos con formas anteriores de 

entender el mundo y de ser persona.171 

Por eso, cuando cambia una institución, la persona cambia, pero no al mismo ritmo. Durante 

mucho tiempo, las personas habitan instituciones que todavía no han interiorizado por completo. 

Viven entre relatos antiguos y reglas nuevas, entre memorias heredadas y normas emergentes. Y 

171 Fernand Braudel, "Histoire et Sciences sociales: La longue durée", Annales. Histoire, Sciences Sociales, vol. 13, 
núm. 4, 1958, pp. 725-753. 

170  David R. Olson, The World on Paper: The Conceptual and Cognitive Implications of Writing and Reading, 
Cambridge University Press, 1994. 

 



Xavier Arque plana 109 

 

es precisamente en ese espacio intermedio —inestable, ambiguo, fértil— donde se decide el 

verdadero alcance de toda transformación institucional. 

 

7.6 Instituciones escritas y el nacimiento del individuo 

La aparición histórica de las super-instituciones —los sistemas legales escritos, los archivos 

administrativos, los códigos religiosos, las burocracias estatales— supuso un giro sin 

precedentes. Lenta pero imparable transformó tanto la Cultura Exterior como la Cultura Interior. 

Las personas empezaron a verse menos como miembros orgánicos de un grupo articulado por 

relatos orales vivos, y más como sujetos individuales inscritos en un orden escrito que existe 

independientemente de ellas. La palabra del anciano, del chamán o del jefe dejó de ser la fuente 

última de autoridad cuando la ley pasó a residir en un texto estable, preservado en tablillas, 

pergaminos o códices. 

Esto alteró profundamente los vínculos humanos. La confianza dejó de depender del 

conocimiento directo de la persona —su rostro, su historia, su reputación— para apoyarse en 

documentos, registros y certificaciones. La memoria, antes colectiva y negociada, se convirtió en 

archivo institucional. El poder, antes ligado al relato compartido, pasó al texto codificado. 

Marshall McLuhan comentó, “cada nuevo medio reconfigura el equilibrio de los sentidos humanos 

y, con él, el modo fundamental de ser del hombre en el mundo”⁴. Las super instituciones no solo 

extendieron nuestra memoria; alteraron la arquitectura misma de la subjetividad. Muchos 

historiadores sitúan este cambio como el origen de la subjetividad moderna: la idea de un 

individuo autónomo, responsable y singular. 

7.7 La primera Internet de la historia 

Si damos un paso atrás y miramos con perspectiva histórica, podemos reconocer algo 

extraordinario: gracias a las super-instituciones, la humanidad logró una hazaña completamente 

sin precedentes en la historia evolutiva: gestionar y coordinar sociedades de millones de personas 

que nunca se conocerán personalmente entre sí. 

Las super-instituciones crearon efectivamente la primera red global de información de la historia 

humana: una proto-World Wide Web analógica hecha de arcilla, papiro, pergamino y papel en 

 



Xavier Arque plana 110 

 

lugar de cables y servidores. Las tablillas cuneiformes sumerias, los decretos imperiales romanos 

grabados en piedra y distribuidos por el imperio, las inmensas bibliotecas alejandrinas, los textos 

sagrados copiados por monjes durante siglos, los registros notariales medievales, las crónicas 

imperiales chinas: todos estos elementos formaban una red mundial de conocimiento compartido 

que conectaba mentes y sociedades separadas por miles de kilómetros y que nunca se 

conocerían cara a cara. 

Las grandes monarquías territoriales, las iglesias universales como el catolicismo o el islam, los 

imperios burocráticos como Roma o China, las órdenes religiosas transnacionales como los 

benedictinos o los jesuitas: todos son ejemplos de super-instituciones que empezaron a organizar 

y coordinar comunidades masivas basándose fundamentalmente en documentos escritos, 

normas codificadas y jerarquías formalizadas en lugar de relaciones personales. 

Era una Internet analógica, lenta, pero extraordinariamente poderosa, capaz de coordinar imperios 

transcontinentales, religiones universales y culturas enteras durante siglos. Por primera vez en la 

historia humana, los significados podían viajar mucho más lejos y durar mucho más tiempo que 

las personas que los crearon. 

Con ella, la humanidad aprendió a pensar en red: a delegar sistemáticamente la memoria en 

soportes externos en lugar de entrenar la memoria humana, a confiar en la información escrita 

más que en el testimonio oral, a vincularse mediante símbolos abstractos compartidos y no solo 

mediante afectos personales directos. 

Pero también, exactamente como ocurre hoy con la red digital, esta primera Internet institucional 

nos alejó progresivamente del contacto humano directo y nos enseñó a confiar más en los 

sistemas impersonales que en las personas concretas. La confianza —antiguamente un vínculo 

emocional que se construía mediante interacción repetida— se convirtió gradualmente en una 

garantía contractual respaldada por instituciones. 

Las super-instituciones fueron el primer Internet institucional de la historia humana: un entramado 

global de significados, leyes, textos y procedimientos que permitió la primera globalización real 

del pensamiento, el comercio y el poder… pero al precio inevitable de empezar a desconectarnos 

emocionalmente los unos de los otros. 

 



Xavier Arque plana 111 

 

7.8 El precio de la escala: ganar complejidad, perder humanidad 

En una sociedad dominada por super-instituciones, ocurre una transformación fundamental en la 

naturaleza de la confianza social. Ya no confiamos tanto en las personas como en los sistemas. 

No confío en que mi vecino sea honesto porque lo conozco desde hace años; confío en que el 

sistema legal lo castigará si no lo es. No confío en el carnicero por su reputación personal; confío 

en que las regulaciones sanitarias garantizan que su comida es segura. 

La confianza deja de ser un vínculo emocional construido mediante interacción repetida y 

conocimiento mutuo, y se convierte en una garantía contractual respaldada por instituciones 

abstractas. Es más eficiente, más escalable, más predecible. Pero es también infinitamente más 

fría. 

Hemos ganado escala y complejidad, pero hemos perdido humanidad y calidez. Podemos 

coordinar millones de personas, pero ya no conocemos a nuestros vecinos. Podemos comerciar 

con personas al otro lado del planeta, pero ya no miramos a los ojos a quien nos vende el pan. 

Y cuando las super-instituciones se multiplican hasta el punto de necesitar coordinación entre 

ellas mismas, cuando los sistemas se vuelven tan complejos que ninguna persona individual 

puede comprenderlos, aparece inexorablemente el último y más abstracto escalón de la 

complejidad institucional: las meta-instituciones, aquellas super-estructuras que gobiernan a las 

instituciones mismas. 

 

 

 

 

 

 



Xavier Arque plana 112 

 

8-Meta-Instituciones: las instituciones que gobiernan a las 

instituciones 

Hemos visto cómo las micro-instituciones coordinan personas mediante rutinas y roles. Cómo las 

instituciones orales articulan grupos mediante la palabra compartida y la memoria colectiva. Y 

cómo las super-instituciones logran mantener unidas a sociedades enteras mediante soportes 

físicos que trascienden el tiempo y el espacio. Pero cuando las super-instituciones proliferan y se 

entrelazan en redes cada vez más densas, surge un problema inevitable de escala y gobernanza 

que ninguna de ellas puede resolver por sí sola: ¿quién coordina a las instituciones? ¿Quién las 

regula, las evalúa, las legitima o las controla? 

La respuesta es tan simple como profundamente inquietante: otras instituciones aún más 

abstractas. Las llamamos meta-instituciones. 

 

Las instituciones permiten que la sociedad crezca en complejidad y escala, pero una sociedad en 

expansión constante necesita cada vez más instituciones para gestionar esa complejidad. Cada 

nuevo nivel de complejidad social genera una nueva capa organizativa destinada a mantener la 

coherencia del conjunto. Las instituciones crean problemas de coordinación que solo pueden 

resolverse mediante más instituciones, que a su vez crean nuevos problemas de coordinación. 

Cuando este proceso se acelera —como sucede dramáticamente en las sociedades tecnológicas, 

globalizadas e hiperconectadas—, las instituciones tradicionales se ven completamente 

desbordadas, y aparecen estructuras aún más amplias, abstractas y autorreferenciales. Así, de la 

misma manera que las instituciones surgieron para gestionar las relaciones entre personas, las 

meta-instituciones emergen para gestionar las relaciones entre las instituciones172. 

Ejemplos contemporáneos de meta-instituciones son fáciles de reconocer una vez sabemos 

qué buscar: 

172 David Held (1995). Democracy and the Global Order. Stanford University Press. Held analiza cómo la 
globalización genera meta-instituciones que coordinan Estados-nación y sistemas económicos a escala planetaria. 

 



Xavier Arque plana 113 

 

●​ El Estado-nación moderno, que regula y coordina el vasto entramado de instituciones 

públicas y privadas dentro de su territorio, arbitrando entre ellas y estableciendo las reglas 

básicas de su coexistencia. 

●​ Las constituciones y los tribunales supremos, que definen el marco jurídico 

fundamental dentro del cual todas las demás instituciones deben operar, interpretando y 

actualizando ese marco mediante jurisprudencia. 

●​ Las organizaciones internacionales como las Naciones Unidas (ONU), la Organización 

Mundial del Comercio (OMC), el Fondo Monetario Internacional (FMI), el Banco Mundial o 

la Unión Europea (UE), que establecen normas, tratados y mecanismos de coordinación 

entre Estados-nación, creando capas de gobernanza supranacional. 

●​ Los mercados financieros globales y los acuerdos comerciales internacionales, que 

actúan como meta-instituciones económicas regulando —y frecuentemente imponiendo— 

las reglas del juego a gobiernos y corporaciones. Los mercados no son simplemente 

lugares de intercambio: son sistemas normativos que premian y castigan comportamientos 

institucionales. 

●​ Las grandes corporaciones tecnológicas transnacionales, que cuando operan a escala 

global definen estándares técnicos, protocolos de comunicación y arquitecturas digitales 

que otras instituciones —incluidos gobiernos— deben aceptar para poder funcionar. 

Google, Amazon, Facebook y similares no son simplemente empresas: son infraestructuras 

institucionales. 

●​ Y todo el ecosistema de organizaciones de control de otras super-instituciones: 

ministerios que gestionan las super-instituciones de una pais, federaciones deportivas 

internacionales que gobiernan el deporte mundial, uniones sindicales que coordinan 

trabajadores a través de fronteras, agrupaciones de asociaciones profesionales, 

departamentos de gobierno, lobbies corporativos que influyen sistemáticamente en 

legislaciones, agencias de inteligencia que protegen a otras meta-instituciones, academias 

de la lengua que regulan la comunicación formal, cámaras de comercio que median entre 

empresa y Estado, órganos regulatorios internacionales en campos tan diversos como la 

aviación, las telecomunicaciones o la salud pública. 

La deslocalización y la globalización no elimina las instituciones nacionales: simplemente añade 

capas meta-institucionales que las coordinan, las limitan y las gobiernan desde niveles superiores 

 



Xavier Arque plana 114 

 

de abstracción173. El resultado es una jerarquía de jerarquías, un sistema de sistemas, una red tan 

compleja que ya nadie —literalmente nadie— puede comprenderla en su totalidad. 

 

8.1 El dilema del control: diseñadas para ser incontrolables 

Las meta-instituciones son creadas, al menos en teoría, con un propósito loable: garantizar 

la independencia, la estabilidad y la imparcialidad del sistema institucional174. La lógica es 

impecable en apariencia: nadie quiere que una entidad que controla a otras instituciones termine 

en manos de una persona o grupo particular capaz de utilizarla para fines privados o sectarios o 

simplemente que funcione por impulsos sentimentales o caprichos personales. 

En principio, este diseño pretende evitar la oligarquía institucionalizada —cuando el poder de 

decisión sobre un sistema entero se concentra en pocas manos personales—. Si un mercado, un 

Estado, un sistema jurídico o un ministerio, está controlado directamente por una sola persona o 

un pequeño grupo no institucionalizado, lo consideramos una tiranía, una autocracia o una 

oligarquía personalista. Y en general, al menos discursivamente, no es lo que las sociedades 

modernas dicen querer. 

Incluso en las grandes empresas u organizaciones privadas, se crean deliberadamente 

mecanismos corporativos —juntas directivas, accionistas dispersos, socios, regulaciones 

antimonopolio— para evitar o dificultar el control absoluto por parte de una sola persona o un 

pequeño grupo no institucionalizado. La idea es que la despersonalización del poder lo hace más 

estable, predecible y, supuestamente, justo. 

Pero aquí reside una paradoja que constituye el núcleo del problema: al dificultar radicalmente el 

control humano directo para proteger estas instituciones del abuso personal, también se elimina 

la última instancia ética capaz de garantizar que sus decisiones estén orientadas al bienestar de 

las personas. 

Una meta-institución "perfectamente autónoma" es, por definición, una institución que no 

responde ante nadie, sino únicamente ante sus propias reglas internas o ante otras instituciones 

de igual nivel de abstracción. Sin personas reales que puedan intervenir significativamente en sus 

174 North, D. C. (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press. 
Explica cómo la solidez institucional reduce el control individual y asegura estabilidad a largo plazo. 

173 Held, D. (1995). Ibid. 

 



Xavier Arque plana 115 

 

decisiones, no hay garantía alguna de que el objetivo operativo de la institución sea —o siga 

siendo— el bienestar humano175. 

Como documentó magistralmente James C. Scott en su análisis de los grandes proyectos 

de ingeniería social del Estado moderno, las instituciones diseñadas para ser "técnicamente 

racionales" y "científicamente neutrales" frecuentemente ignoran, suprimen o destruyen el 

conocimiento local, las necesidades humanas concretas y la sabiduría práctica de las 

comunidades que supuestamente sirven176.  

Libres de control humano directo, las meta-instituciones responden únicamente a los intereses 

abstractos de otras instituciones —la estabilidad del mercado, la coherencia del sistema legal, la 

eficiencia administrativa, la reputación del Estado, la competitividad económica— y no a las 

necesidades concretas de personas específicas con sus historias, vínculos y vulnerabilidades177. 

Desaparece así completamente la ficción —ya tenue en las super-instituciones— de una 

actuación "humana" guiada por valores éticos sustantivos. La meta-institución no puede 

pretender actuar "como actuaría una buena persona" porque está estructuralmente demasiado 

alejada de cualquier experiencia humana concreta. 

Cuando el poder se disuelve en estructuras que no tienen rostro, nombre ni biografía, la 

responsabilidad se diluye hasta prácticamente desaparecer, y el daño que pueden causar sus 

decisiones se convierte en un "subproducto inevitable del sistema", en "daño colateral" sin 

responsables identificables. Nadie decidió que esto ocurriera; simplemente ocurrió como 

resultado del funcionamiento normal del sistema. 

 Esta es precisamente la trampa que Hannah Arendt describió con precisión quirúrgica al 

analizar la burocracia totalitaria moderna: "El dominio de Nadie es, por su propia naturaleza, el 

más tiránico de todos, porque no deja a nadie a quien hacer responsable"178. La tiranía personal al 

178  Arendt, Hannah. Los orígenes del totalitarismo. Madrid: Taurus, 2006 (ed. orig. 1951), p. 369. 
 

177  Niklas Luhmann (1995). Social Systems. Stanford University Press. Luhmann desarrolla la teoría de sistemas 
autopoiéticos donde las instituciones operan según su propia lógica interna, independientemente de las personas. 

176  Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale 
University Press.  

175 James C. Scott (1998). Seeing Like a State. Yale University Press. Scott documenta cómo las instituciones estatales 
modernas, diseñadas para ser "técnicamente racionales", frecuentemente ignoran el conocimiento local y las necesidades 
humanas concretas 

 



Xavier Arque plana 116 

 

menos tiene un tirano que puede ser juzgado, destituido o ejecutado. La tiranía burocrática no 

tiene culpables: solo tiene procesos. 

La sociedad actual se fundamenta en meta-instituciones de este nivel, estructuradas e 

interconectadas en forma de red de jerarquías entrelazadas. Una sociedad dirigida por 

meta-instituciones es, por diseño, incontrolable y necesariamente deshumanizada. 

 

8.2 La red invisible de poder: anatomía del dominio sin dominadores 

En la sociedad contemporánea, las meta-instituciones forman una red de jerarquías 

interconectadas tan extraordinariamente compleja que ya no puede representarse mediante el 

modelo tradicional de la pirámide de mando. No hay una cúspide clara, no hay un centro de 

control, no hay un "gran hermano" que todo lo vigila. En su lugar, tenemos un ecosistema opaco, 

descentralizado y autorreferencial donde el poder circula sin concentrarse definitivamente en 

ningún punto. 

Los mercados financieros globales dictan políticas fiscales y sociales a gobiernos nacionales 

mediante mecanismos "impersonales" como las primas de riesgo y las calificaciones crediticias. 

Los algoritmos de las grandes plataformas tecnológicas median, filtran y moldean las relaciones 

sociales, la información disponible y hasta los procesos electorales. Las agencias de calificación 

crediticia —empresas privadas sin mandato democrático— pueden modificar el destino 

económico de países enteros, afectando a millones de personas, con una simple decisión 

técnica. Y las normas internacionales de comercio, seguridad o propiedad intelectual impuestas 

por organismos multilaterales limitan drásticamente la soberanía real de los Estados, 

independientemente de lo que voten sus ciudadanos. 

En este entramado laberíntico de burocracias y normativas públicas y privadas, formales e 

informales, las personas concretas desaparecen completamente del centro del tablero. Las 

decisiones no se toman en función del bienestar humano observable, sino en función de la 

coherencia interna del sistema institucional, de la estabilidad de sus flujos, de la preservación de 

sus estructuras. 

La meta-institución, como un autómata de poder sin intencionalidad consciente, busca su propia 

estabilidad y reproducción antes que la justicia, la empatía o el florecimiento humano. No es que 

 



Xavier Arque plana 117 

 

sea malvada: es que esos conceptos le son completamente ajenos, tan irrelevantes como el color 

para un ciego. 

Zygmunt Bauman describió este fenómeno histórico como la transición de una 

modernidad sólida —donde las instituciones aún se justificaban explícitamente en valores 

humanos y proyectos colectivos— a una modernidad líquida, donde las instituciones fluyen sin 

forma definida ni control estable, guiadas exclusivamente por la eficiencia operativa y la 

autorreproducción sistémica179.  

Lo que Bauman llamaba "la disolución del vínculo ético" entre instituciones y personas es, 

en esencia, el resultado directo e inevitable del dominio de las meta-instituciones. No es un 

accidente ni una corrupción del sistema: es el funcionamiento normal del sistema. 

8.3 ¿Quién gobierna cuando nadie gobierna? 

Si las meta-instituciones gobiernan a las instituciones, pero ya no son gobernadas efectivamente 

por personas, entonces surge una pregunta fundamental que desarma toda nuestra comprensión 

tradicional de la política: ¿quién gobierna realmente? 

La respuesta, por profundamente incómoda que resulte, es: nadie y todos a la vez. O más 

precisamente: el poder se ha disuelto en el sistema mismo. 

El poder contemporáneo no se ejerce desde un trono visible ni se impone mediante una espada 

desenvainada. No hay un Gran Hermano sentado en una sala de control tomando decisiones 

sobre nuestras vidas. En su lugar, el poder se reproduce a sí mismo en los procedimientos, en los 

algoritmos, en las normas técnicas, en los indicadores de rendimiento, en los estándares de 

cumplimiento y en los marcos regulatorios que todos obedecemos pero que casi nadie 

comprende realmente. 

Es como una red difusa, capilar y omnipresente de prácticas, discursos y mecanismos que, sin 

necesidad de un soberano visible que ordene explícitamente, determina con extraordinaria 

eficacia lo que es posible pensar, decir y hacer180. El poder no reprime desde arriba: circula por 

todas partes, produciendo realidades, rituales, verdades. 

180 Foucault, Michel. Microfísica del poder. Madrid: La Piqueta, 1979 “Es lo que Michel Foucault describió 
brillantemente como la microfísica del poder:” 

179 Bauman, Zygmunt. Modernidad líquida. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2002. 

 



Xavier Arque plana 118 

 

8.4 La ilusión del control: del dictador al sistema 

El siglo XX nos enseñó —mediante traumas colectivos devastadores— a temer al poder 

concentrado: la figura del dictador carismático, del partido único totalitario, del Estado que lo 

controla todo mediante vigilancia y violencia explícitas. Desarrollamos anticuerpos políticos y 

culturales contra esas formas de dominación. 

Pero en el siglo XXI el poder se ha vuelto infinitamente más sofisticado, más invisible y 

paradójicamente más difícil de cuestionar o combatir. Hoy el poder no se concentra visiblemente: 

se distribuye invisiblemente. No se impone mediante la fuerza bruta: se reproduce mediante la 

aquiescencia cotidiana. 

El poder contemporáneo está incrustado en la arquitectura misma del sistema financiero global, 

en los algoritmos opacos que ordenan las noticias que leemos y las opiniones que vemos, en los 

índices bursátiles abstractos que determinan la supuesta "confianza de los mercados", en las 

agencias de calificación que disciplinan a gobiernos enteros, en las normas técnicas que definen 

qué se considera una "verdad científica" o una "información verificable". 

Nadie ordena directamente que un país recorte su gasto social y condene a miles de personas a 

la precariedad, y sin embargo, el país lo hace "voluntariamente" para "mantener la confianza de 

los inversores". Nadie decide personalmente que un trabajador específico deba ser reemplazado 

por una inteligencia artificial, y sin embargo, el algoritmo ejecuta la decisión como optimización 

inevitable. Nadie dicta explícitamente que los datos personales sean la moneda de cambio del 

siglo XXI, y sin embargo, todos los aceptamos como tributo obligatorio para poder existir en el 

espacio digital. 

El poder se ha vuelto, en palabras de Ulrich Beck, “una máquina sin piloto”: una estructura que 

opera según sus propias reglas internas y que genera obediencia masiva sin necesidad de 

coerción directa. visible181. La máquina no tiene conductor, pero sigue avanzando 

implacablemente en una dirección determinada. 

La paradoja de la racionalidad: cuando la lógica reemplaza a la ética 

Lo más inquietante y difícil de combatir de este nuevo régimen de poder es que no se justifica en 

la fuerza bruta ni en la tradición sagrada, sino en la racionalidad técnica supuestamente neutral. 

181 Beck, Ulrich. La sociedad del riesgo: Hacia una nueva modernidad. Barcelona: Paidós, 1998. 

 



Xavier Arque plana 119 

 

Cada decisión institucional, cada norma implementada, cada métrica establecida, se presenta 

como el resultado inevitable, objetivo e imparcial de un proceso lógico riguroso. 

La decisión no es política: es técnica. No es ideológica: es racional. No refleja valores particulares: 

refleja la realidad objetiva. O al menos eso es lo que se nos dice constantemente. 

Pero la neutralidad técnica es una ficción extraordinariamente efectiva: detrás de toda regla 

supuestamente neutral hay una elección de valores no declarada, una jerarquía de fines implícita, 

un modelo particular de mundo que se presenta como el único posible. Como señaló el filósofo 

Langdon Winner, "los artefactos tienen política": las tecnologías y sistemas técnicos incorporan y 

reproducen visiones específicas del orden social182. 

El filósofo alemán Jürgen Habermas advirtió ya en los años setenta —con una clarividencia que 

resulta profética— que el riesgo fundamental del progreso técnico en las sociedades capitalistas 

avanzadas es que la racionalidad instrumental —la que busca exclusivamente la eficiencia, el 

control y la optimización de medios— acabe desplazando completamente a la racionalidad 

comunicativa, basada en el entendimiento mutuo, el diálogo genuino y el consenso construido183. 

Cuando esto ocurre —y estamos viendo que ocurre masivamente—, la sociedad deja de deliberar 

sobre sus fines últimos y se limita obsesivamente a optimizar sus medios. Dejamos de 

preguntarnos colectivamente "¿para qué hacemos esto? ¿Qué tipo de sociedad queremos 

construir? ¿Qué vida queremos vivir?" y solo nos preguntamos compulsivamente "¿cómo hacerlo 

más rápido, más seguro, más barato, más eficiente, más escalable?" 

Los fines se dan por supuestos —crecimiento económico, competitividad, innovación 

tecnológica— y todo el debate político se reduce a discutir los medios más eficaces para 

alcanzarlos. Pero nadie eligió democráticamente esos fines: simplemente se han naturalizado 

como evidentes, inevitables, como si "la única opción realista" es ser gobernados por 

Meta-Instituciones. 

 

183 Habermas, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa. Madrid: Taurus, 1987 

182 Winner, L. (1980). "Do Artifacts Have Politics?". Daedalus, 109(1), 121-136. 

 



Xavier Arque plana 120 

 

8.5 El precio de la eficiencia: máquinas de supervivencia institucional 

Esta lógica autorreferencial y auto-justificativa convierte inexorablemente a las meta-instituciones 

en máquinas de supervivencia: no buscan el bien común ni el florecimiento humano, sino 

primariamente su propia continuidad, expansión y reproducción. Son sistemas autopoiéticos que 

se producen a sí mismos. 

De ahí su extraordinaria resistencia a la reforma democrática, su tendencia orgánica a expandirse 

colonizando cada vez más ámbitos de la vida social, y su obsesión patológica con los indicadores 

cuantitativos de eficiencia —métricas que miden lo medible pero ignoran sistemáticamente lo que 

realmente importa a las personas concretas. 

Una meta-institución no puede detenerse a evaluar reflexivamente si su funcionamiento es justo, 

humano o deseable, porque eso equivaldría a introducir la incertidumbre, la ambigüedad y el 

"error" en un sistema diseñado específicamente para eliminarlos mediante procedimientos 

estandarizados. La reflexividad ética ralentiza la eficiencia operativa. Pero es que además no 

tienen capacidades para hacerlo.  

En otras palabras: las meta-instituciones ya no observan el mundo real donde viven las personas; 

solo pueden observar su propia imagen simplificada del mundo. Lo que importa para el sistema 

no es la realidad compleja y ambigua, sino la coherencia interna de sus modelos, la consistencia 

de sus datos, la estabilidad de sus flujos. 

El resultado es una paradoja perversa que constituye quizás la tragedia central de nuestro tiempo: 

cuanto más racional, transparente, regulado y "eficiente" se vuelve el sistema, menos humano y 

menos responsable resulta. No hay un culpable identificable, porque literalmente nadie decide en 

última instancia. Las decisiones emergen del sistema mismo. Pero el sufrimiento, la desigualdad, 

la alienación o la destrucción ecológica que produce siguen siendo absolutamente reales para 

quienes las padecen. 

La injusticia no requiere villanos conscientes: puede ser simplemente el funcionamiento normal de 

sistemas indiferentes184 

 

184 Shklar, J. (1990). The Faces of Injustice. Yale University Press.  

 



Xavier Arque plana 121 

 

8.6 La erosión de la libertad: consumidores de opciones prefabricadas 

Cuando el poder se ejerce sin sujeto identificable, cuando se disuelve en la arquitectura misma 

del sistema, la libertad se redefine radicalmente. Ya no se trata principalmente de quién manda 

sobre quién o quién obedece a quién —las viejas preguntas de la filosofía política clásica—, sino 

de quién puede influir realmente en las condiciones estructurales bajo las cuales se toman las 

decisiones que afectan nuestras vidas. 

Isaiah Berlin distinguió famosamente entre libertad negativa —la ausencia de coerción o 

interferencia directa por parte de otros— y libertad positiva —la capacidad real de actuar, 

autodeterminarse y participar activamente en la definición del propio destino185. 

En el mundo dominado por meta-instituciones, conservamos formalmente buena parte de la 

primera —nadie nos prohíbe legalmente expresarnos, consumir, movernos, votar—, pero hemos 

perdido sistemáticamente gran parte de la segunda: no podemos decidir realmente sobre las 

reglas fundamentales del juego, sobre los fines últimos de la sociedad, sobre la arquitectura 

básica del sistema. 

El ciudadano contemporáneo se siente subjetivamente libre porque puede elegir constantemente 

entre múltiples opciones: qué comprar, qué ver, qué estudiar, a quién votar entre candidatos 

preseleccionados. Pero todas esas opciones están ya preconfiguradas, filtradas y delimitadas por 

sistemas meta-institucionales que no controla ni comprende. 

Su libertad, como advertía Berlin con melancolía, se ha reducido progresivamente a la libertad del 

consumidor dentro de un catálogo de posibilidades delimitadas por otros. Puedes elegir el color 

del coche, pero no puedes cuestionar si la sociedad debería organizarse en torno al automóvil 

privado. Puedes elegir qué partido votar, pero no puedes cuestionar las estructuras económicas 

fundamentales que ningún partido puede alterar significativamente. 

El problema del control: solo accesible en la catástrofe 

Solo obtenemos control real sobre las meta-instituciones cuando la situación es absolutamente 

catastrófica y la presión popular alcanza niveles insostenibles: guerras, caos social generalizado, 

cracks financieros devastadores, exterminios masivos, colapsos ecológicos. Solo cuando el 

185 Berlin, I. (1958). "Dos conceptos de libertad", en Cuatro ensayos sobre la libertad. Alianza Editorial, Madrid, 1998 

 



Xavier Arque plana 122 

 

sistema está al borde del abismo las reglas normales se suspenden y las personas pueden 

intervenir directamente y forzar las meta-instituciones en una dirección no natural para ellas. 

Pero es precisamente en estos momentos de crisis extrema cuando se destapa otro 

inconveniente estructural de las meta-instituciones: la facilidad que ofrecen para que una figura 

fuerte, carismática o mesiánica se erija en líder supremo prometiendo restaurar el orden, la 

seguridad y la identidad perdidas. 

 

8.7 El círculo vicioso: de la crisis al autoritarismo personalista 

Por este motivo, cuando las meta-instituciones parecen manifiestamente incapaces de responder 

a las necesidades vitales de la sociedad —cuando el desempleo se dispara, cuando la violencia 

se generaliza, cuando la confianza colapsa—, muchas personas buscan desesperadamente a 

alguien que marque con claridad qué hacer y qué no hacer, quién es el enemigo, y hacia dónde ir. 

Las personas en estas sociedades buscan un referente humano claro que sea capaz de actuar sin 

estar sometido al entramado institucional paralizado, alguien que "hable claro" y "haga cosas", 

aunque esas cosas violen todas las normas del sistema. Cuando aparece esta figura —casi 

siempre un hombre, casi siempre con retórica autoritaria—, amplios sectores de la población le 

ofrecen servidumbre voluntaria186. Quieren poder hacer una vida lo más parecida posible a “la 

anterior”, a cambio de la ilusión de seguridad y orden. Estas personas quieren volver a ese 

imaginario de cuando su país, nación, club era “grande” y ellos podían vivir y participar de un 

entorno seguro y de confianza. 

Y la adopción masiva de esta opción autoritaria, para volver a esa sociedad perdida, no es porque 

las personas la consideren éticamente buena o deseable en abstracto, sino porque la otra opción 

—confiar en las personas; en nuestros vecinos o compatriotas y convertirnos en agentes activos 

de la reconstrucción social— la ven como absolutamente imposible en una sociedad 

fragmentada, atomizada y controlada por miedos múltiples. 

 

186 Étienne de La Boétie (1577). Discurso sobre la servidumbre voluntaria. La Boétie analiza cómo las personas, ante 
la incertidumbre y el miedo, voluntariamente ceden poder a tiranos a cambio de una ilusión de seguridad. 

 



Xavier Arque plana 123 

 

8.8 La atrofia del músculo democrático 

Si una sociedad se ha acostumbrado durante décadas a delegar toda su responsabilidad social 

en las instituciones, y estas instituciones fallan catastrófica y visiblemente, las personas se 

encuentran de repente en la profundamente incómoda situación de tener que ser agentes activos 

de su propia sociedad. Pero tras haber vivido tanto tiempo delegando sistemáticamente en 

instituciones, las capacidades y relaciones necesarias para coordinarse horizontalmente con otras 

personas son ya prácticamente inexistentes. 

Los vínculos con los vecinos son mínimos o nulos. La confianza en otros miembros de la 

sociedad —especialmente si pertenecen a otros grupos identitarios— es prácticamente nula. No 

hay costumbre de conocer al otro en profundidad, de negociar diferencias mediante el diálogo, de 

construir consensos mediante la deliberación paciente. Esos "músculos" sociales se han atrofiado 

por falta de uso. 

Como señaló Robert Putnam en su influyente estudio sobre el declive del capital social en 

Estados Unidos, cuando las personas dejan de participar en organizaciones horizontales y redes 

de confianza mutua, pierden no solo los vínculos sino las capacidades mismas necesarias para 

crearlos187. Es como un músculo que, tras años sin ejercitarse, ya no puede sostener el peso que 

antes levantaba sin esfuerzo. 

8.9 El miedo como disolución final del tejido social 

Sin confianza en las personas y sin instituciones eficaces que funcionen, surge inevitablemente el 

miedo generalizado. Miedo a que los desfavorecidos intenten apoderarse violentamente de lo que 

algunos tienen. Miedo a que los poderosos exploten todavía más brutalmente a los vulnerables. 

Miedo a que las super-instituciones abusen sin límite de su poder. Miedo al otro, al diferente, al 

extranjero, al disidente. Es la Ley de la Selva. 

De abajo arriba o de arriba abajo, en todas direcciones, el miedo y la desconfianza rompen 

definitivamente los últimos vínculos sociales que pudieran quedar. Y reparar estos vínculos, una 

vez rotos, no es nada sencillo. Requiere precisamente lo que la sociedad meta-institucionalizada 

ha destruido sistemáticamente. 

187 Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. Simon & Schuster. 

 



Xavier Arque plana 124 

 

Como se ha comentado reiteradamente a lo largo de este texto, para crear vínculos genuinos 

entre personas se necesita conocimiento y confianza, y ambos requieren tiempo, espacio y 

predisposición. Primero es necesario un espacio público donde encontrarse —no comercial, no 

vigilado, no institucionalizado—. Luego se necesita tiempo para conocer a las personas del 

entorno en su complejidad, entender sus necesidades y perspectivas y por último predisposición 

para crear nuevas herramientas de gestión social y embrionar vínculos de confianza que puedan ir 

creciendo progresivamente. 

Todo esto es extraordinariamente complicado y requiere no solo predisposición individual sino 

condiciones materiales que lo hagan posible: tiempo libre no colonizado por el trabajo o el 

consumo, espacios de encuentro accesibles, seguridad económica mínima que permita arriesgar 

en la confianza. Pero precisamente estas condiciones son las que la sociedad 

meta-institucionalizada en crisis ya no proporciona. 

 

8.10 Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones 

​ Hemos visto que el proceso de institucionalización de una sociedad es, al mismo 

tiempo, un regalo y una trampa. Por un lado, multiplica las posibilidades colectivas: organiza, 

simplifica, permite a las personas emprender proyectos que de otro modo serían imposibles, 

coordina a miles o millones de personas que nunca se conocerán. Por otro lado, con cada nueva 

institución corremos el riesgo de alejarnos un poco más del conocimiento directo y humano de 

los demás. Y cuando dejamos de conocernos, emerge el instinto más primitivo: la 

desconfianza188. 

Las personas, privadas de un conocimiento profundo de sus compañeros, tienden a 

retroceder a su instinto más primitivo: la desconfianza hacia el desconocido. Y esto no es bueno 

pues si no confiamos no formamos grupos ni permitimos que emerja una sociedad o las 

188Mora, Francisco (2007). Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Madrid: Alianza Editorial. 

 



Xavier Arque plana 125 

 

sociedades ya existentes van degenerando en sociedades Low Trust189 y grupos regidos por la 

Ley de la Selva. Y esto no es positivo, las personas y las instituciones necesitamos una sociedad 

sana y segura en la que confiar. 

Aquí aparece una solución institucional a un problema creado por las propias instituciones: 

las instituciones generan sustitutos institucionales para combatir la desconfianza, los miedos y la 

soledad de las personas en sociedad. Son instituciones que facilitan mantener la necesidad 

humana de confiar, pero desviando ese vínculo: ya no confiamos en la persona, confiamos en la 

institución que representa (un rey, un estado, un equipo, una empresa, una ideología190. Y cuando 

el vínculo interpersonal existe pero está debilitado por falta de conocimiento directo, lo refuerzan 

artificialmente: el matrimonio, el heredero, los títulos académicos, las normas de educación. 

El resultado es paradójico: en una sociedad con instituciones potentes, depositamos 

nuestra confianza en una persona no porque la conozcamos más o menos, sino en función de la 

institución a la que pertenece y de nuestra proximidad con esa institución. Confiamos más en 

alguien de nuestra misma nacionalidad, nuestra misma fe, nuestra misma ideología política, que 

en otra persona objetivamente más cercana pero institucionalmente "diferente". 

Peor aún: es habitual que tras conocer a una persona y empezar a confiar en ella, la 

aparición de diferencias institucionales nos haga dudar de nuestra propia percepción emocional. 

Seguro que has oído (o pensado) frases como estas: 

●​ "Parece buena persona, pero yo no me fiaría de uno que es judío/gitano/musulmán..." 

●​ "Mira que me caía bien hasta que descubrí que era del Real Madrid/FC Barcelona/PSG..." 

●​ "¿Cómo es posible que alguien tan inteligente sea votante de Trump/Salvini/Putin?" 

●​ "Si es socialista, seguro que es mala persona." 

●​ "Me parecía muy formal pero... ¡es madre soltera! Algo esconderá." 

190 Benedict Anderson (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. Verso. 

Anderson argumenta que las naciones modernas son "comunidades imaginadas" donde confiamos en millones de personas 

que nunca conoceremos, únicamente por compartir símbolos institucionales. 

189Las sociedades de alta confianza (High Trust) se basan en la cooperación espontánea, la reciprocidad y la fiabilidad entre 
desconocidos; en ellas, las instituciones funcionan con menos control y mayor eficiencia porque las normas sociales 
sustituyen a la coerción. En cambio, las sociedades de baja confianza (Low Trust) requieren jerarquías rígidas, supervisión 
constante y leyes detalladas para evitar abusos, lo que genera burocracia y lentitud. Fukuyama, Francis. Trust: The Social 
Virtues and the Creation of Prosperity. New York: Free Press, 1995.Robert D. Putnam Bowling Alone (2000). Bo Rothstein. The 
Quality of Government: Corruption, Social Trust, and Inequality in International Perspective (2011) 

 

 



Xavier Arque plana 126 

 

Estos pensamientos son inquietantemente habituales y ejemplifican cómo las instituciones 

pueden hacernos dudar incluso de nuestro conocimiento directo y personal. La etiqueta 

institucional, en muchas personas, altera o modifica la experiencia vivida. 

Ahora bien, esta capacidad de las instituciones para ayudarnos a "etiquetar" o clasificar 

qué es "bueno" o "malo" no es intrínsecamente perjudicial. No podemos adquirir conocimiento 

directo sobre todo nuestro entorno, y disponer de algo que nos ayude a determinar en quién 

confiar puede ser muy positivo191.  De hecho, es la manera natural que tenemos los humanos de 

aprender cuando somos pequeños: los niños desconocen su entorno y son sus padres y 

maestros quienes les guían, indicándoles en quién/que pueden confiar y de qué o quién es mejor 

alejarse. 

Las instituciones, al atesorar conocimiento acumulado, pueden hacer lo mismo y además 

cohesionar el grupo. Pero hay un inconveniente importante: como he repetido constantemente las 

instituciones no son humanas. Cuando un padre enseña a su hijo, habla desde su experiencia (su 

Cultura Interior), lo adapta al conocimiento y momento personal de su hijo (la Cultura Exterior) y lo 

modula en función de los sentimientos que ese conocimiento produce en ambos (la Inteligencia 

Emocional). Es una transmisión tridimensional: razón, contexto y afecto. 

El conocimiento que tienen las instituciones de las personas es puramente instrumental; 

son datos, no emociones. Por lo tanto, guiarán o determinarán qué hacer o en quién confiar 

basándose puramente en información racional. Operan con categorías, no con matices. Con 

protocolos, no con empatía. Como recuerda Zygmunt Bauman, "la racionalidad sin moralidad 

convierte a las instituciones en máquinas eficientes, pero ciegas al  sufrimiento”192.  

Por eso las instituciones no pueden sustituir las relaciones humanas. Pueden 

complementar, sí, pero no reemplazar. Siempre terminan primando su propio interés y trabajando 

de manera racional y uniforme, sin tener en cuenta la diversidad emocional de las personas. 

192 Bauman, Zygmunt (1989). Modernity and the Holocaust. Cornell University Press. Bauman analiza cómo la 

racionalidad burocrática institucional puede conducir a atrocidades precisamente porque elimina la dimensión emocional y la 

responsabilidad personal de las decisiones. 

191 Gerd Gigerenzer (2007). Gut Feelings: The Intelligence of the Unconscious. Viking. Gigerenzer demuestra cómo 

los "atajos mentales" (heurísticas) basados en categorías pueden ser evolutivamente adaptativos, aunque también generen 

sesgos. 

 



Xavier Arque plana 127 

 

Un ejemplo cotidiano lo ilustra perfectamente: está bien que exista la norma de cortesía de 

ceder el asiento a los ancianos. Es una institución muy común. Crea vínculos de gratitud y 

altruismo, facilita la vida a quienes tienen movilidad reducida. Pero la tradición, la institución de la 

cortesía, solo debe complementar el impulso natural y emocional de ayudar, no puede sustituirlo 

ni convertirse en la razón de ser de nuestros actos. 

Si la única razón para ceder el asiento a un anciano es que la norma obliga a hacerlo, y si 

no lo haces te ponen una multa ya estamos ante un problema. Hemos sustituido la empatía por el 

cumplimiento, el sentimiento por el protocolo. Y en ese momento, hemos perdido algo 

esencialmente humano. 

 

8.11 La necesidad urgente de rehumanizar el sistema 

Reconocer este diagnóstico devastador no implica caer en el fatalismo paralizante ni en la 

nostalgia reaccionaria. Las meta-instituciones no son enemigos externos llegados de otro planeta 

ni son manifestaciones del mal metafísico. Son productos históricos creados por seres humanos 

—nosotros— para gestionar la complejidad cada vez mayor de nuestra vida colectiva. 

Pero como toda creación humana, deben y pueden ser revisadas, cuestionadas y radicalmente 

rehumanizadas. No son fuerzas naturales inevitables: son construcciones sociales modificables, 

aunque extraordinariamente resistentes al cambio. 

El problema fundamental es este: mientras el poder no tenga rostro, mientras nadie sea 

identificable como responsable último, la responsabilidad tampoco tendrá lugar donde 

materializarse. Y una sociedad sin responsabilidad identificable es estructuralmente una sociedad 

sin posibilidad de justicia. 

Como advirtió el filósofo Hans Jonas, necesitamos urgentemente desarrollar una "ética de la 

responsabilidad" adecuada a la escala de nuestros poderes tecnológicos e institucionales 

contemporáneos193. Pero esa ética es imposible mientras el poder permanezca disuelto en 

sistemas anónimos. 

193 Jonas, H. (1979). El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilización tecnológica. Herder, 
Barcelona, 1995. 

 



Xavier Arque plana 128 

 

La pregunta que debemos enfrentar colectivamente es: ¿cómo recuperamos el control humano 

sobre los sistemas que hemos creado sin destruir su capacidad de gestionar la complejidad? 

¿Cómo reintroducimos la responsabilidad, la ética y la empatía en estructuras diseñadas 

específicamente para excluirlas? ¿Cómo potenciamos nuestra inteligencia emocional para 

compensar la inteligencia instrumental que todo lo controla? ¿Cómo nos convertimos en 

Super-Personas para equilibrar el poder de las Super-Instituciones? 

Estas preguntas no tienen respuestas fáciles. Pero formularlas con claridad es el primer paso 

imprescindible. 

 

En resumen, las instituciones —para poder ejercer su función— tienden a separar y 

despersonalizar a las personas. De nuevo, esto, en sí mismo, no es negativo: es un precio 

funcional que pagamos por la organización y la eficiencia. El problema surge cuando el sistema 

institucional se expande hasta ocupar todos los espacios de la vida social y emocional, 

reemplazando la relación humana por la relación procedimental. Hannah Arendt advirtió que el 

mal moderno no nace del odio sino de la burocratización de la responsabilidad, donde "nadie es 

responsable porque todos obedecen"194. 

Cuando toda la gestión de la sociedad recae en las super y meta-instituciones, la empatía 

deja de ser el principio rector del vínculo social y el ser humano corre el riesgo de convertirse, una 

vez más, en un rol más dentro de un sistema sin rostro195. Las instituciones, que solo pueden 

operar con conocimiento racional, terminan gestionando aspectos de la vida humana que 

requieren desesperadamente conocimiento empático-emocional. Y cuando eso ocurre, la 

máquina funciona, pero las personas sufren. Veamos por qué funciona y porqué no. 

 

 

 

195 Zygmunt Bauman, Modernidad y Holocausto, México: Fondo de Cultura Económica, 1989. Complementa a 
Arendt al mostrar cómo la racionalidad burocrática moderna despersonaliza la acción hasta vaciarla de sentido moral.  

194 Hannah Arendt, Eichmann en Jerusalén: Un estudio sobre la banalidad del mal, 1963. Describe cómo la 
obediencia institucional puede eliminar la empatía y la responsabilidad moral individual. 

 



Xavier Arque plana 129 

 

9-La Proporción 

Todos somos diferentes. En consecuencia, cuando nos relacionamos e interactuamos con 

otras personas, no podemos tratar a todo el mundo del mismo modo ni podemos dar la misma 

respuesta a todas las personas. Es evidente que no actuamos igual con nuestra pareja que con 

nuestra madre. Ni hablamos igual con un amigo cuando está triste que cuando está contento. Ni 

actuamos igual en una cena familiar, con los amigos que comiendo con un cliente. 

Incluso cuando no tenemos conocimiento previo de una persona, adaptamos nuestra 

conducta a la información o impresión que vamos adquiriendo en tiempo real de nuestro 

interlocutor y su entorno. No reaccionamos igual si una pareja de turistas jubilados nos pregunta 

una dirección, que si una pareja de personas con aspecto amenazante nos la pregunta, o si una 

pareja de policías nos la pregunta. Además, la actitud la cambiamos a medida que aumenta el 

conocimiento. Si vemos que las primeras impresiones eran erróneas —que los policías están muy 

enfadados, que los tíos raros son simplemente unos excéntricos buenas personas o que los 

turistas son estafadores profesionales— cambiaremos nuestra actitud pues este nuevo 

conocimiento adquirido vuelve a hacer cambiar la manera en que interactuamos con ellos. 

Este ajuste constante es lo que nos hace sociales. Como escribió Erving Goffman, “la vida 

en sociedad no es más que una continua representación teatral en la que adaptamos el rol a la 

escena y a la audiencia”196. La acción igualitaria, sin matices ni ajustes, o no es acción o es 

discriminatoria con la mayoría. La acción siempre tiene que ser proporcional y ajustada al 

conocimiento que tenemos de las personas. Sin olvidar que todo conocimiento lo adquirimos 

asumiendo que ya tenemos un fondo común, un Acuerdo Canónico que nos permite conocer e 

interpretar el significado de los símbolos que captamos y transmitimos. 

9.1 La buena actuación es la proporción 

Permitidme repetir este concepto porque es fundamental para entender el abismo que 

separa las relaciones humanas de las relaciones institucionales: Las personas, en sus relaciones, 

es decir, en sus actos de comunicación, actúan de una manera proporcional al interlocutor y se 

196 Goffman, E. (1959). The Presentation of Self in Everyday Life. Anchor Books. Goffman revolucionó la sociología al 

mostrar cómo la interacción cotidiana es una negociación constante de identidades y roles 

 

 



Xavier Arque plana 130 

 

adaptan dinámicamente, teniendo en cuenta las reacciones del receptor a la propia comunicación 

o a la narración y los símbolos que el otro transmite. 

Veamos un ejemplo de esta estrategia de actuación entre personas en un acontecimiento 

tan banal como una comida familiar. 

 

9.1.1 Ejemplo Modelo Personal: La Comida de Tom 

Tom ha decidido preparar una comida familiar. Para que sea un éxito, necesita saber en 

primer lugar quién vendrá. De este modo podrá decidir qué local necesita, dónde sentar a cada 

persona y qué tipo de comida será la más apropiada para todo el mundo. 

Por ejemplo, si viene la abuela que es muy mayor, la pondrá en un lugar cómodo y alejado 

de las vías de paso. Para los pequeños buscará unos alzadores para las sillas y los pondrá a 

todos juntos para que jueguen entre ellos. Además, les preparará un menú más infantil con 

macarrones, libritos y pizza. Si dos personas no se llevan bien, no las pondrá juntas y si dos son 

muy afines, los pondrá cerca. Si uno se ha roto la pierna, lo pondrá en un ángulo protegido de la 

mesa para que pueda dejar las muletas y estirar la pierna sin peligro. Si hay un bebé, buscará una 

trona y lo pondrá cerca de sus padres y lejos de los solteros. En función de quien venga, decidirá 

si se fumará y tomará alcohol y, si sabe que alguien es vegetariano o está delicado del estómago, 

le preparará un plato más adecuado. El propio Tom se pondrá cerca de la vía hacia la cocina, para 

poder ir y volver con facilidad y no molestar a los invitados. 

En resumen, en función de las personas que vengan y del conocimiento que de ellas 

tenga, organizará la mesa. Pero puesto que la definición de cada persona no se termina en el 

límite de la propia piel, sino que se extiende a su Cultura Exterior, el conocimiento que Tom tiene 

de las personas también tiene que extenderse, como mínimo, a los vínculos y relaciones que esas 

personas establecen con todas las demás en la mesa. Y por lo tanto su disposición en la mesa 

también se hará en función de este conocimiento tácito que tiene Tom de las personas que 

vendrán a la comida. Un conocimiento tácito que no se puede racionalizar, pero que le indica a 

Tom cuál es la mejor distribución de las personas en la mesa. 

La comida no puede entenderse como un grupo de personas (múltiples unidades ), ni 

como una comunidad (una unidad), sino como una malla de personas, en donde cada alteración 

 



Xavier Arque plana 131 

 

en un hilo, afecta en mayor o menor medida la situación de todos los nodos de la red197. Como 

diría La Boétie “ne pas tous unis sinó tous uns”. 

Es el conocimiento de esta red, fruto del uso de su inteligencia emocional y su inteligencia 

racional, lo que garantiza a Tom una buena predisposición para el éxito de la cena. Si luego la 

comida sale quemada es otro tema. Pero incluso en este caso, cuando la comida se quema, si 

Tom ha hecho un buen trabajo al disponer la malla de relaciones, los desastres se amortiguarán y 

las pequeñas victorias serán amplificadas. 

Actuar en la justa proporción con cada hilo y nodo de la malla de relaciones es la clave del 

éxito. Lo que hace Tom es aplicar lo que la teoría de sistemas llama ajuste contextual: su acción 

se adapta a la complejidad del entorno. Esa sensibilidad social —la capacidad de modular la 

conducta según el conocimiento que tenemos del otro— es lo que mantiene unida la red humana 

pues la sociedad no es una colección de individuos, sino una red de interdependencias198. 

Mejor aún: lo que ha aprendido Tom preparando y realizando su cena, si hay confianza, 

luego podrá compartirlo con otras personas de la familia que quieran organizar otra cena. Por lo 

que estas otras personas aumentarán su conocimiento y experiencia en la materia, sin haber 

tenido que invertir sus propios recursos, gracias al altruismo de las personas que se conocen. 

Actuar proporcionalmente gracias al conocimiento personalizado es la manera que tienen 

todas las personas de asegurarse o, como mínimo tener más opciones, de que el fruto de su 

interacción con las otras personas sea un éxito. Es decir, que los recursos que como personas 

invertimos tengan una contrapartida tan favorable como sea posible en la lucha para asegurar 

nuestra supervivencia y bienestar. 

9.1.2 Ejemplo Modelo Institución: La Misma Comida, Otro Mundo 

Ahora imaginemos la misma comida organizada por una super-institución, como puede ser 

un departamento de un ministerio de la Administración del Estado. El resultado sería muy distinto. 

198 Elias, N. (1939). Über den Prozess der Zivilisation. Basel: Haus zum Falken. (Trad. esp.: El proceso de la 

civilización, México: FCE). 

197 Esta comprensión de las relaciones sociales como red conecta con la teoría de redes sociales desarrollada por 

autores como Mark Granovetter (1973) en "The Strength of Weak Ties", American Journal of Sociology, 78(6), 1360-1380, y 

con la teoría de sistemas de Ludwig von Bertalanffy (1968), General System Theory, George Braziller 

 



Xavier Arque plana 132 

 

Dramáticamente distinto. Lo que  la administración haría sería: 

Primero. Crear un comité que redacte un documento de descarga de responsabilidades 

para cubrir cualquier incidencia que pueda ocurrir durante la comida: por si alguien cae de la silla 

o resulta herido por defectos en la infraestructura, para los casos de intoxicación, por si la comida 

no responde a las expectativas de los comensales, para eventos extraordinarios como que 

alguien tire un cuchillo contra uno de los invitados o explote una bomba, etc. Cuando el 

documento consiga eximir de cualquier responsabilidad al Estado y, por lo tanto, no se le pueda 

demandar bajo ningún concepto, se hará firmar el documento a todo aquel que participe en la 

comida; por su seguridad. 

Segundo. Aplicar lo que diga la ley. Básicamente para evitar otra vez que se le pueda 

demandar en caso de algún problema. Es decir, si son necesarias salidas de emergencia estas se 

tienen que hacer según normativa, se tiene que reservar un cupo de sillas para las minorías, tiene 

que haber un servicio de emergencia si hay personas muy mayores o bebés. Las sillas han de 

cumplir los estándares y si hay excepciones (niños, ancianos y discapacitados) necesitan sillas 

homologadas. El tema de la comida también tiene que seguir la Ley y por lo tanto ha de cumplir 

los mínimos nutricionales y de sanidad que el estado establece para todo el mundo: nada de 

huevos frescos, ni comida que pueda provocar intoxicaciones. Todo el pescado ha de ser 

congelado para evitar parásitos como el Anisakis, la bollería industrial, las carnes muy cocidas, 

las verduras envasadas al vacío, etc. Se han de preparar menús diferentes para los casos 

excepcionales reconocidos por la administración: diabéticos, celiacos, alérgicos, creyentes de 

otras religiones, etc., y se ha de vigilar que quien haga la comida tenga carné de manipulador de 

alimentos y seguro de responsabilidad civil o que se encargue a una empresa certificada. Y tiene 

que haber algún mecanismo de control y sanción por si algún desaprensivo se atreve a entrar con 

un pastel hecho en casa o con unas galletitas artesanales. 

Tercero. Puesto que los trabajadores de la administración ya están trabajando en otras 

cosas, se tiene que subcontratar una empresa que se encargue de hacerlo todo y una segunda 

empresa que se encargue de supervisar a la empresa contratada, auditar los resultados y vigilar 

que todo se hace de acuerdo con la Ley y las miles de normativas vigentes tal y como se ha 

comentado en el punto dos. De nuevo, el fondo del tema es evitar una demanda. Por lo tanto, se 

creará un comité que analice las necesidades y declare un concurso público. La documentación y 

las acreditaciones necesarias para participar en el concurso serán tan extensas que solo podrán 

 



Xavier Arque plana 133 

 

participar las grandes empresas bien relacionadas con la administración. Las cuales, una vez 

conseguido un buen contrato, subcontratarán a otra empresa más pequeña para que se encargue 

de todo, la cual arrancará una carrera de downgrade para des-institucionalizar cada vez más el 

trabajo a medida que este se concreta en "algo", hasta que al final tendremos una relación de 

coste y trabajo realizado en forma de pirámide invertida: cuanto más cerca esté alguien del 

trabajo real sin cualificación, menor es su retribución, pero mayor es el coste proporcional en la 

pirámide. 

9.1.3 El Abismo entre Dos Mundos 

A primera vista, la diferencia entre Tom y la Administración del Estado parece simplemente 

una cuestión de escala o de eficiencia. Pero en realidad, el contraste es mucho más profundo: 

refleja dos maneras radicalmente distintas de habitar el mundo y de relacionarse con los demás. 

Es evidente que este segundo modelo es una exageración. Pero está bastante más 

cercano a la realidad de lo que muchos puedan pensar. Y esa proximidad debería inquietarnos. 

Lo primero que percibimos cuando una super o meta-institución actúa es que la logística y 

los costes se disparan a niveles estratosféricos. Pero lo segundo, y quizás mucho más importante 

para las personas, es que a la administración no le importa saber qué personas vendrán, sino qué 

tipologías de personas vendrán: niños, adultos, discapacitados, judíos, musulmanes, ancianos, 

obreros, estudiantes, etc., y cómo puede evitar que estos grupos le causen problemas. 

El Estado no actúa en función de las personas, sino de las etiquetas de grupos que ya 

tiene hechas y pautadas, porque ha estudiado y conoce cómo puede gestionar y evitar demandas 

con esos grupos y situaciones. Si es musulmán tiene que comer un menú determinado X y la 

comida no puede ser el día Y; si es anciano tiene que existir un servicio de emergencias cerca; si 

hay niños se tiene que poner a su disposición unas sillas que cumplan la normativa para niños, 

etc. 

El Estado gestiona grupos, uniformizados según un baremo, que le permite aplicar a todo 

el mundo, dentro del mismo grupo, una misma política de acción segura. No pretende adquirir 

conocimiento sobre las personas para ajustar su acción, sino para asignarlas a uno u otro 

 



Xavier Arque plana 134 

 

grupo199  

La gestión se hace a través de normas, formularios y comités. No hay empatía, sino 

prevención; no hay confianza, sino control. La burocracia deshumaniza al convertir las relaciones 

sociales en relaciones entre expedientes200. 

9.2 La Desaparición de la Persona 

Actuar proporcionalmente, es decir, tomando en consideración al sujeto receptor de la 

actuación, parece la manera óptima de interactuar entre dos partes. Pero ¿por qué en nuestra 

sociedad nos encontramos que las Instituciones (Estado, empresas, organizaciones, etc.) cuanto 

más grandes son, menos proporcionalmente parecen actuar? ¿Por qué parece que no tienen 

interés en las personas individuales y sus necesidades, excepto en casos excepcionales? 

Cualquier ciudadano, cuando tiene que tratar o se tiene que enfrentar a la administración 

del Estado, no tiene la sensación de que se esté produciendo una relación de iguales, en la que la 

otra parte actuará proporcionalmente a las diferencias y necesidades de la persona. Cuando se 

entra en cualquier ministerio, se reciben muchos inputs y tenemos muchas sensaciones, pero la 

sensación de que somos importantes para ellos o de que se esforzarán para que las cosas nos 

vayan mejor, no entra dentro de la lista de sensaciones que la administración nos transmite. Más 

bien al contrario.  

La burocracia es la forma de gobierno en la que nadie puede ser responsabilizado de 

nada, es el gobierno de Nadie201. Al eliminar la dimensión personal de la acción, las instituciones 

logran una objetividad aparente, pero a costa de perder la capacidad de compasión. Lo que en 

principio era un mecanismo para asegurar la justicia —tratar a todos por igual— se convierte, en 

la práctica, en una fuente de indiferencia moral202. 

202 Zygmunt Bauman desarrolló magistralmente esta idea en Modernidad y Holocausto (1989), mostrando cómo la 

racionalidad burocrática puede conducir a la atrocidad precisamente porque elimina el encuentro cara a cara que hace 

201 Hannah Arendt, Los orígenes del totalitarismo, Madrid: Alianza Editorial, 2005, p. 403. 

200 Weber, M. (1922). Wirtschaft und Gesellschaft. Mohr Siebeck. (Trad. esp.: Economía y sociedad, México: FCE). 

199 Esta lógica de categorización institucional ha sido brillantemente analizada por James C. Scott en Seeing Like a State 

(1998), donde demuestra cómo el Estado moderno necesita "hacer legible" la sociedad simplificándola en categorías 

manejables, a menudo con consecuencias desastrosas para quienes no encajan en las casillas predefinidas 

 



Xavier Arque plana 135 

 

​

Y con las empresas ocurre lo mismo. Si una persona recibe una factura con un error, se siente 

perjudicada por la actuación de una compañía, o tiene un problema con un servicio deficiente, 

cuanto más grande sea la empresa, más números tendrá la persona afectada de que la empresa 

no le dedique ni cinco minutos, y mucho menos se preocupe por él y sus necesidades. 

Es más, en general las personas ya nos hemos acostumbrado a que cuando las grandes 

empresas y el Estado actúan, somos nosotros quienes nos hemos de esforzar para que ellos nos 

vean, modulen su actuación y no cojan el rodillo y pasen por encima de todo el mundo. Para 

ellos, todos somos iguales: clientes, contribuyentes, votantes, socios, etc. No hay interés en la 

comunicación, ni en aumentar el conocimiento mutuo, ni en optimizar los recursos, ni mucho 

menos en trabajar por la felicidad de las otras personas con quienes se está comunicando e 

interactuando, fuera de los eslóganes publicitarios, claro. 

Hemos normalizado lo anormal. Hemos aceptado que las instituciones que creamos para 

servirnos nos traten como números, como categorías, como problemas a gestionar. Y en esa 

aceptación, hemos perdido algo fundamental: la expectativa de ser reconocidos como personas 

únicas, con historias únicas, en situaciones únicas que requieren respuestas únicas. 

9.3 Por qué las instituciones no actúan proporcionalmente 

La respuesta inmediata que nos viene a la cabeza es que las grandes instituciones no 

actúan proporcionalmente porque carecen de capacidad y conocimiento suficiente de las 

personas afectadas. Además, les resulta más cómodo tratar a todo el mundo por igual que 

intentar una actuación proporcional. Esta respuesta, aunque contiene parte de verdad, es 

profundamente errónea. 

La realidad es más inquietante: todas las instituciones saben perfectamente que actuar 

proporcionalmente es mejor. De hecho, cuando les conviene, lo hacen y son capaces de activar 

personas de la propia institución que pueden saltarse toda la burocracia y actuar “humanamente”. 

El verdadero problema no es ignorancia ni incapacidad. El problema es que no tienen interés en 

hacerlo, porque las personas no somos el objetivo de su actuación sino el recurso para su 

actuación. Una institución no puede amar ni empatizar: solo puede garantizar procesos. Su éxito 

no se mide por la felicidad de las personas, sino por la ausencia de conflictos, demandas o 

posible la empatía. 

 



Xavier Arque plana 136 

 

desviaciones del protocolo. 

 

Por eso, cuando crecen, las instituciones sustituyen sistemáticamente la empatía por 

reglamentos, la comprensión por formularios, la razón emocional por la razón instrumental. Es su 

forma de protegerse del error y del caos que genera la diversidad humana. Como advirtió Max 

Weber: "la burocracia perfecta elimina el amor, el odio y toda relación puramente personal”203. Lo 

que para el Estado es racionalidad, para el ciudadano es frialdad. Cuanto más grande es la 

institución, más costosa se vuelve su acción y menos humana parece. El coste económico de su 

funcionamiento crece en proporción inversa a su sensibilidad moral. 

9.4 Tom y el motor invisible de la sociedad humana 

Volvamos al ejemplo de la comida. Cuando Tom actúa, lo hace desde un conocimiento 

integrado —racional y emocional— de las personas que le rodean. Ellas son el interés y el objetivo 

de su actuación. Su propósito no es simplemente que la comida transcurra sin incidentes, sino 

que su abuelo —por mencionar a alguien— se lo pase bien, disfrute, se sienta querido y atendido. 

Para Tom, la satisfacción no reside en la ausencia de problemas, que también, sino en la 

presencia de felicidad. Y aunque él no lo conceptualice explícitamente, en el fondo de su mente 

opera un mecanismo social fundamental, un primo hermano de la confianza que está a pleno 

rendimiento durante toda la cena: el altruismo. 

Descrito por Robert Trivers204 como una estrategia evolutiva mediante la cual ayudamos a 

otros con la expectativa razonable de que, en el futuro, ellos harán lo mismo, el altruismo 

recíproco es uno de los componentes más universales de la cultura humana. Lo encontramos en 

todas las sociedades, en todas las épocas, incluso en comunidades de primates como los 

chimpancés. El principio del "ráscame tú la espalda que yo te rasco después" no es una 

curiosidad antropológica: es junto a la confianza, el pegamento invisible que mantiene unida la 

malla social. 

Este mecanismo enlaza las redes de las Culturas Exteriores de todos los comensales y 

204 Trivers, R. (1971). The Evolution of Reciprocal Altruism. Quarterly Review of Biology, 46(1), 35–57. 

203 Max Weber, Economía y sociedad, FCE, México, 1993, p. 687. 

 



Xavier Arque plana 137 

 

permite que estas participen más profundamente de las Culturas Interiores de cada persona. El 

conocer, reconocer y estar agradecido a otra persona no solo facilita el florecimiento del altruismo 

recíproco, sino que fortalece los vínculos y genera un sentido de pertenencia y seguridad 

existencial. Como señaló el sociólogo Alvin Gouldner, la norma de reciprocidad es "un 

componente principal de los sistemas morales"205 y funciona como mecanismo de arranque de 

las relaciones sociales. 

9.5 El Estado y la lógica del riesgo 

Cuando actúa la Administración del Estado, lo hace desde una posición radicalmente 

distinta. Su actuación se basa en el conocimiento que tiene del Sistema —no de las Personas—, 

y es proporcional únicamente a la estructura del Sistema y a los intereses de otras Instituciones. 

Las personas no son el objetivo: son variables, potenciales fuentes de desviación, elementos a 

controlar. 

Volvamos al abuelo. Los intereses de la Institución del Estado respecto a él son 

completamente diferentes de los de Tom. El objetivo del Estado no es que el abuelo disfrute, sino 

que no se intoxique (y que la intoxicación no salga en los medios), que no se muera durante la 

comida sin un operativo preparado, o que no se le sirva cerdo siendo judío y esto derive en una 

denuncia. El Estado no persigue el bien; no busca la felicidad: busca la ausencia de conflicto. 

​

Para el Estado, preparar con éxito una comida no genera ningún beneficio comparable al del 

altruismo recíproco, porque esta característica está ausente en el entorno de las instituciones. 

Quizás algún político —es decir, una Persona actuando dentro de la institución— intente 

apropiarse del "surplus" de gratitud generado, otorgándose el mérito del éxito para canalizar 

hacia sí mismo el potencial beneficio del altruismo recíproco. Pero para la Administración del 

Estado como tal, como ente institucional, no hay nada. No gana nada y todo es una fuente 

potencial de problemas. 

El abuelo, como cualquier otro comensal, no es una persona a cuidar: es un problema a 

gestionar. 

Insisto en este punto porque es crucial: las Instituciones no son Personas y no pueden 

205 Gouldner, A. W. (1960). The Norm of Reciprocity: A Preliminary Statement. American Sociological Review, 25(2), 161–178 

 



Xavier Arque plana 138 

 

acceder a los mecanismos de coordinación social basados en el altruismo recíproco. Entre ellas 

solo reina la competencia por recursos, influencia y supervivencia. A las grandes instituciones, las 

personas en sí no les importan (ni en positivo ni en negativo). Lo que les preocupa es que la 

inclusión de las personas dentro de su modelo de actuación no altere el sistema, no permita 

adelantos de otras instituciones y no les cause ningún perjuicio. Las instituciones desarrollan una 

"visión simplificadora"206 que hace legible la complejidad social al precio de ignorar su dimensión 

humana. Su vida es la lucha constante por su supervivencia y su función. 

Así que, aunque a primera vista, la manera que tiene el Estado de organizar la comida 

—repleta de protocolos, comités, reglamentos y auditorías— parece absurdamente ineficiente y 

carísima, un derroche obsceno de recursos para obtener resultados mediocres, esta percepción 

es profundamente errónea. Cada modelo tiene su propia lógica interna de eficiencia. 

La eficacia y el coste económico del modelo institucional son perfectamente apropiados y 

ajustados. No son comparables con el modelo personal porque no persiguen los mismos 

objetivos.  

En el modelo de Tom, el objetivo son Las Personas: su felicidad, su satisfacción, su 

bienestar. El éxito se mide en gratitud, en vínculos fortalecidos. En el modelo del Estado, el 

objetivo es El Sistema: su estabilidad, su reproducción, su supervivencia. El éxito se mide en 

ausencia de problemas, en ausencia de escándalos, en ausencia de desviaciones. El coste de la 

acción pública es tan alto precisamente porque la institución actúa en un marco de 

responsabilidad objetiva, donde cada error puede tener consecuencias políticas o jurídicas. 

Por lo tanto, el coste está perfectamente vinculado al riesgo que aquella actuación pueda 

representar para el sistema, y este riesgo se tiene que reducir al mínimo absoluto. No es 

ineficiencia: es una eficiencia medida según parámetros completamente distintos. El Estado no 

está despilfarrando recursos al deshumanizar la comida: está invirtiendo racionalmente en 

protección institucional y en protección de sus miembros 

Las instituciones modernas tienden a “licuar la responsabilidad”207: la distribuyen hasta 

207 Zygmunt Bauman, Modernidad líquida, FCE, México, 2002. 

206 Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale 

University Press. 

 



Xavier Arque plana 139 

 

hacerla casi invisible, de modo que nadie responde directamente ante nadie. Lo que en el mundo 

interpersonal sería un error reparable —una sopa salada, una silla mal colocada— se convierte en 

el mundo institucional en un riesgo de colapso reputacional o judicial. Por eso los costes se 

disparan: cada capa de control o subcontratación no busca eficiencia humana, sino blindaje 

administrativo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Xavier Arque plana 140 

 

10-Super y Meta Instituciones sin corazón 

Si la acción y la comunicación se produce solo entre Super-Instituciones, por ejemplo 

entre una ministerio y una empresa o entre una organización internacional y un buffet de 

abogados, la carencia de conocimiento empático no representa ningún problema. El 

conocimiento racional es suficiente para adquirir un conocimiento operativo (aunque incompleto) 

de la situación, posición e intereses de las otras Super o Meta Instituciones que compiten por el 

mismo espacio. Las instituciones pueden "entenderse" entre ellas mediante protocolos, acuerdos 

formales y cálculos estratégicos. 

Pero cuando entran en juego las personas, la situación cambia radicalmente. Para adquirir 

un conocimiento apropiado del sistema que incluya a seres humanos es necesario disponer tanto 

de la información que proporciona el conocimiento racional como de la información que 

proporciona el conocimiento emocional. Y esto es estructuralmente imposible para las 

instituciones.  

​

La incapacidad de las instituciones para acceder al conocimiento empático no es una limitación 

técnica que pueda resolverse con más formación, mejores protocolos o procedimientos más 

refinados. Es un límite ontológico. Las instituciones, por su propia naturaleza, no disponen de una 

arquitectura cognitiva ni emocional que les permita empatizar: no sienten, no perciben contextos 

vitales ni experimentan la singularidad del otro. 

Para poder operar a gran escala, las Super y Meta Instituciones simplifican necesariamente la 

realidad. Traducen a las personas en datos, expedientes, indicadores, perfiles o categorías 

abstractas. Esta reducción no es un fallo accidental del sistema, sino la condición misma de su 

funcionamiento. El problema aparece cuando esas estructuras, diseñadas para tratar con 

números y categorías, deben relacionarse con personas concretas.  

El resultado es inevitablemente deshumanizador208. Cuando una persona es tratada 

principalmente como un caso, un código o una variable, deja de sentirse reconocida como 

alguien singular. Y esto no nos resulta indiferente: nos incomoda, nos indigna, nos produce una 

208 “La deshumanización comienza cuando las personas se convierten en números”. Bauman, Z. (1989). Modernity 

and the Holocaust. Cornell University Press. 

 



Xavier Arque plana 141 

 

sensación profunda de invisibilidad y de pérdida de dignidad. No es solo que las grandes 

instituciones no puedan vernos plenamente; es que, al hacerlo, nos obligan también a vernos a 

nosotros mismos desde categorías que empobrecen lo que somos. Nos hace sentir invisibles. 

Porque ser tratado como categoría en lugar de como persona es, literalmente, dejar de existir 

como tal. 

Además, las Super y Meta Instituciones tampoco pueden crear la otra gran forma de 

reconocimiento de la singularidad o de creación de vínculos de confianza como es el altruismo 

recíproco de los humanos ni crear una versión institucional equivalente. ¿Por qué? Porque el 

altruismo recíproco tiene una economía adaptativa singular que contradice los principios básicos 

de la gestión institucional. 

10.1 La economía absurda (y maravillosa) del altruismo recíproco 

El altruismo recíproco requiere invertir recursos propios —tiempo, esfuerzo, atención, 

cuidado— para establecer un vínculo favorable con otra persona, con la "esperanza" de que esto 

genere una sinergia mutuamente beneficiosa. Hasta aquí, suena razonable. 

El problema aparece cuando intentamos cuantificar la inversión: es imposible determinar 

cuánto hay que invertir. Tampoco puedes saber cuán importante será el retorno, ni cuándo se 

producirá. De hecho, no puedes ni siquiera tener la certeza de que habrá retorno. Desde el punto 

de vista de la razón instrumental pura o de la economía convencional, es una inversión 

absolutamente irracional. No sabes dónde invertir, ni qué invertir, ni cuándo verás los beneficios, 

si es que los hay. Es un absurdo económico absoluto. 

Y sin embargo, para los humanos, es casi la clave de nuestra existencia. 

Si el conocimiento es el material con el que tejemos la malla social, el altruismo recíproco 

—fruto de la confianza— es el adhesivo de esa malla, el elemento que le confiere tensión 

saludable y proporciona tranquilidad espiritual a las personas enredadas en ella. Tener una familia 

que te quiere, unos parientes que te ayudan, unos amigos que te dan soporte en los momentos 

difíciles, una pareja que te quiere incluso cuando las cosas van mal: todo esto es para los 

humanos igual o más importante que tener una cuenta bancaria saneada o una gran casa. 

El altruismo recíproco es, en gran parte, lo que hace que tengamos amigos, parejas, hijos, 

comunidades. Es el tejido invisible sobre el que se construye toda vida humana significativa. 

 



Xavier Arque plana 142 

 

Como señaló el antropólogo Marshall Sahlins, "la reciprocidad es la base de la sociabilidad"209, y 

su lógica no es la del mercado sino la del don y la gratitud. 

Tampoco podemos considerar el altruismo recíproco como una inversión completamente 

ciega. Es un rasgo que aplicamos selectivamente, y esta selección la realizamos en función del 

conocimiento, racional y emocional, que obtenemos. No es casualidad ni intuición mágica: es un 

procesamiento de información extraordinariamente sofisticado. 

Si te doy la espalda y cierro los ojos, tengo que estar muy seguro de que todo irá bien, de 

que me rascarás la espalda y no que decidirás clavarme un cuchillo para eliminar la competencia. 

Conocer al otro para detectar al falso altruista requiere una enorme capacidad de procesamiento 

de información. Millones de pequeños detalles y percepciones se transmiten simultáneamente: 

microexpresiones faciales, tono de voz, congruencia entre palabras y acciones, historial de 

comportamiento, reputación social, señales de honestidad. 

Tenemos que procesar todo esto a una velocidad que todavía ahora escapa a las 

capacidades de los superordenadores más potentes. Y sin embargo, cualquier persona, 

combinando su mentalidad emocional con su mentalidad racional en una especie de metacerebro 

social, realiza esta evaluación sin demasiados problemas. 

Podemos equivocarnos algunas veces y luego cambiar de opinión. Pero decidir si te fías o 

no de alguien es algo que realizamos todos en un par de segundos, aunque tardaríamos días en 

explicar el porqué y décadas en demostrar científicamente todos los factores implicados. 

Esta capacidad —integrar conocimiento racional y emocional para navegar la complejidad 

social— es precisamente lo que las instituciones no pueden hacer. Y por eso, cuando tratan con 

personas, siempre fracasan en lo esencial, aunque cumplan formalmente con todos los 

protocolos. 

10.2 El peligro de la sobre institucionalización 

Antes de finalizar el análisis de los problemas de las super y meta-instituciones, y antes de 

explorar posibles vías de solución, conviene detenernos en uno de los riesgos más sutiles y 

profundos: la sobre institucionalización de la vida social.​

209 Sahlins, M. (1972). Stone Age Economics. Aldine-Atherton. 

 



Xavier Arque plana 143 

 

 Cuando las instituciones penetran demasiado en el tejido cotidiano de la existencia, no sólo 

regulan nuestras acciones; comienzan a moldear nuestra forma de pensar, de sentir y de 

relacionarnos. Sin darnos cuenta, empezamos a hablar su lenguaje, a asumir sus valores, a 

medirnos con sus criterios. 

El peligro más insidioso de este proceso es antropomorfizar nuestra relación con las 

instituciones: tratarlas como si fueran personas, atribuyéndoles intenciones, empatía o moralidad. 

Esperamos comprensión de entidades incapaces de sentir, y luego nos sentimos traicionados 

cuando actúan exactamente como lo que son: mecanismos de gestión, no seres morales.​

 Pero el error contrario es aún más devastador: convertirnos nosotros mismos en instituciones, 

tomar como modelo de éxito su lógica fría y funcional, e imitar su aparente neutralidad. Al hacerlo, 

renunciamos a nuestra inteligencia emocional, a la empatía y a la capacidad de actuar desde la 

confianza y el vínculo. En nombre de la eficacia, nos deshumanizamos voluntariamente. 

Ambos errores —el de proyectar humanidad sobre las instituciones y el de vaciarnos de 

ella para parecernos a ellas— nos alejan de lo que significa ser persona. Y sin embargo, son 

errores frecuentes en nuestra sociedad contemporánea, donde la frontera entre lo humano y lo 

institucional se ha vuelto cada vez más difusa.​

 Para comprender mejor esta deriva, veamos un ejemplo sencillo, casi doméstico, pero revelador. 

10.3 Las lechugas no tienen derechos 

Imaginemos un labrador con un campo de lechugas. El labrador prepara el terreno con 

mimo, planta las lechugas con esmero, las cuida y protege para que crezcan grandes y lozanas. 

Un observador ingenuo podría pensar: "¡Qué hermosa relación! ¡Cuánto ama este labrador a sus 

lechugas!" Pero ese observador estaría cometiendo un error fundamental. 

La razón de ser de la lechuga es ser vendida para proporcionar un beneficio económico al 

labrador. Si el labrador estima tanto sus lechugas que no quiere venderlas y sacar beneficio 

económico, el labrador deja de ser labrador, pierde su razón de ser y se arruina.Nadie 

—absolutamente nadie— espera que el labrador cuide las lechugas porque el objeto y fin de su 

interés sean las lechugas mismas. Su interés es el beneficio que sacará de la venta. La lechuga 

no es un fin: es un medio. La lechuga es un recurso que se cultiva, se optimiza y se comercializa. 

Y la relación con las lechugas no está sometida a consideraciones afectivas sino a cálculos de 

rentabilidad. 

 



Xavier Arque plana 144 

 

Es cierto que algún labrador puede llegar a sentir cariño por sus plantas. Puede hablarles, 

puede sentir orgullo al verlas crecer. Pero esto no lo desviará ni un milímetro de su camino, que es 

venderlas.  

Este es el punto crucial: no es crueldad, es función. El labrador no es malvado por vender 

sus lechugas. Simplemente está haciendo lo que un labrador hace. Y exactamente lo mismo 

ocurre con las instituciones. 

Las instituciones, especialmente las empresas pero también las instituciones públicas, 

despliegan constantemente una escenografía de humanidad. Pueden ser vistas y pueden actuar 

como si tuvieran características humanas: carácter, valores morales, ética, incluso "alma 

corporativa". Apple nos ayuda a "pensar diferente", Nike nos incita a "superar límites", Disney 

quiere "hacer realidad los sueños" y no olvidemos las grandes meta-instituciones públicas como 

los estados nación que “aman a sus patriotas”, naciones que saludan, agradecen o acusan, 

ministerios que “nos cuidan” o la hacienda pública que dice que “somos todos”. Las grandes 

instituciones construyen narrativas emocionales tan poderosas que llegamos a creer que estas 

entidades son humanas y sienten, se preocupan y nos valoran. 

Pero no lo son. Son Instituciones. 

La imagen que transmite Apple, Nike o Disney es solo esto: una imagen cuidadosamente 

construida, meticulosamente gestionada, estratégicamente comercializada. Y no tiene 

absolutamente nada que ver con el comportamiento que la empresa, como institución, tendrá en 

su relación con las personas. Las personas para las Instituciones son exactamente como las 

lechugas para el labrador: recursos que se cultivan, se optimizan y se explotan para generar 

beneficio. 

Su interés en nosotros va en función únicamente del beneficio que podamos 

proporcionarles: beneficio económico, votos conseguidos, validación de su función, datos 

extraíbles, trabajo explotable, consumo predecible. Cuando dejamos de ser útiles, dejamos de 

importar. No por maldad. Por función. 

Esto no es ni bueno ni malo en sí mismo. Es simplemente lo que son. El problema surge 

cuando olvidamos esta verdad fundamental y esperamos que las Instituciones actúen en su 

relación con nosotros siguiendo las premisas y consideraciones emotivas que nosotros utilizamos 

en las relaciones personales. Cuando esperamos que la empresa nos trate con lealtad porque 

 



Xavier Arque plana 145 

 

nosotros hemos sido leales. Cuando esperamos que el Estado nos cuide porque pagamos 

impuestos y amammos el pais. Cuando esperamos gratitud, reconocimiento, empatía de quien 

simplemente no puede darlo. 

Al igual que con el ejemplo del labrador y sus lechugas, puede ser que existan 

Instituciones que tengan un interés genuino por las personas. Pero si dejan que su interés por las 

personas pase por delante de los intereses de la Institución, la Institución, en el actual marco 

socioeconómico, perderá su razón de ser, será devorada por la competencia y desaparecerá. Las 

instituciones humanistas no sobreviven en ecosistemas institucionales darwinistas. Esta es la 

tragedia estructural: no es que las instituciones no quieran ser humanas; es que no pueden 

permitírselo. 

​

 

Tras lo dicho, en cierta manera, podría parecer que las Personas y las Instituciones actúan 

igual en el fondo: proporcionalmente al conocimiento que tienen del otro, intentando optimizar 

sus recursos. Ambas son entidades racionales que buscan maximizar resultados. Ambas 

modulan su actuación según la información disponible. Pero esta aparente simetría es 

profundamente engañosa. Las diferencias no son de grado sino de naturaleza. Recapitulemos: 

Primera diferencia fundamental: Las instituciones no tienen sentimientos. No pueden 

tenerlos. No es que sean frías o insensibles: es que la categoría misma de "sentimiento" no les 

aplica. Pedirle a una institución que sienta empatía es como pedirle a una roca que recite poesia. 

Segunda diferencia fundamental: El objetivo vital de las instituciones es la constante 

batalla contra otras instituciones por recursos, influencia y supervivencia. Viven en un estado de 

guerra permanente que Thomas Hobbes reconocería instantáneamente. Las personas, en 

cambio, luchan ocasionalmente pero colaboran constantemente con otras personas mediante 

mecanismos de reciprocidad, confianza y afecto. 

Tercera diferencia fundamental: Las instituciones carecen estructuralmente de acceso al 

altruismo recíproco. No pueden invertir en relaciones con la esperanza de retornos inciertos. No 

pueden "dar la espalda y cerrar los ojos" confiando en que el otro las cuidará. Esta incapacidad 

no es una debilidad superable: es constitutiva de su naturaleza. 

 



Xavier Arque plana 146 

 

Por lo tanto, cuando las Instituciones han de tratar con Personas se encuentran ante un 

problema ontológico insoluble: no son capaces de obtener conocimiento de una parte 

fundamental —quizás la más fundamental— de la complejidad de las Personas. La dimensión 

emocional, relacional, narrativa de la existencia humana les es completamente opaca. 

¿Qué pueden hacer las instituciones para superar esta diferencia abismal? ¿Cómo 

adquieren un conocimiento apropiado y suficiente de las personas cuando la mitad de lo que 

somos les resulta invisible? 

 

10.4 El conocimiento apropiado: la gran redefinición del problema 

La solución que han encontrado las instituciones es brillante en su perversidad: si no 

puedes resolver el problema, redefine el problema. 

 Para superar esta limitación estructural, las instituciones cambian los términos mismos del 

problema del conocimiento apropiado, siguiendo un razonamiento que Esopo habría reconocido 

inmediatamente: es la lógica de la zorra y las uvas. Cuando la zorra no puede alcanzar las uvas, 

declara que están verdes y que no las quería de todos modos. Cuando las instituciones no 

pueden acceder al conocimiento empático, declaran que ese conocimiento es irrelevante. 

Su razonamiento es impecable en su circularidad: "Si no podemos adquirir conocimiento 

empático, lo que debemos hacer es negar la importancia de este tipo de conocimiento. 

Descartemos este tipo de conocimiento por irrelevante, subjetivo, no cuantificable, y centrémonos 

exclusivamente en el tipo de conocimiento racional que podemos adquirir, procesar y 

sistematizar". 

Es una jugada maestra. De este modo, al eliminar discursivamente la importancia del 

conocimiento empático, se redefine el nivel del "conocimiento apropiado" para que coincida 

exactamente con el tipo de conocimiento racional que las instituciones pueden adquirir. El 

problema se disuelve no porque se resuelva, sino porque se declara inexistente. 

En este nuevo marco, si el nivel de conocimiento apropiado no resulta suficiente para 

comprender un problema, ya no es porque la institución tenga una actuación deshumanizada 

—pues este concepto ha sido eliminado de la ecuación—, sino porque simplemente no tiene 

 



Xavier Arque plana 147 

 

suficiente información racional. La solución es obvia: recoger más datos, más números, diseñar 

mejores indicadores, perfeccionar los algoritmos. 

Además, esta información tiene que ser recopilada de una manera que se pueda pautar, 

estandarizar y procesar según las capacidades operativas de las Instituciones. Se convierte la 

comprensión humana en gestión estadística. Es un círculo perfecto y hermético: se redefine el 

problema para que coincida exactamente con la solución que ya se tiene disponible. Es como si 

un ciego declarara que el color no existe porque él no puede verlo, y por tanto todos los 

problemas relacionados con el color se pueden resolver con información sobre texturas. 

 

Así nos desplazamos de la necesidad de un conocimiento que nos permita comprender a 

una persona en toda su complejidad —con su historia, sus relaciones, sus miedos, sus 

esperanzas, su narrativa vital— a un conocimiento que meramente nos dé información procesable 

sobre La Persona. Información que se pueda cuantificar, categorizar, comparar y predecir. Todo 

deviene atributos cuantificables: edad, género, nivel de ingresos, hábitos de consumo, 

geolocalización, horas de conexión o palabras clave. La persona se transforma en un conjunto de 

variables que pueden ser almacenadas, comparadas e incluso rentabilizadas. 

Cuanta más información disponga una institución acerca de las personas, más 

posibilidades tendrá de encontrar paralelismos, correlaciones y vínculos entre diferentes 

individuos. Así puede determinar baremos que definan grandes grupos donde la actuación sea 

homogénea, y grandes excepciones donde la actuación también sea homogénea. La diversidad 

infinita de la experiencia humana se reduce a una taxonomía finita de categorías gestionables. 

Los gobiernos, las organizaciones, las empresas se lanzan entonces a una carrera frenética 

y totalitaria: convertir todo lo que somos y hacemos en números. Las horas que estamos en el 

parque con los niños, la zona exacta de la pantalla que miramos, en qué lado de la cama 

dormimos, cuántos teléfonos tenemos, cuántas llamadas realizamos, a quién llamamos, cuánto 

gastamos y en qué, cuánto ahorramos, qué páginas visitamos, cuánto tiempo permanecemos en 

cada una, qué compramos después de ver qué, con quién nos relacionamos, a qué hora nos 

levantamos, qué comemos, cuánto nos movemos, cuántos pasos damos, cuál es nuestro ritmo 

cardíaco... 

Como señaló la socióloga Shoshana Zuboff con claridad devastadora, esta es la lógica del 

 



Xavier Arque plana 148 

 

"capitalismo de vigilancia": "Reclaman la experiencia humana como materia prima gratuita para 

prácticas comerciales ocultas de extracción, predicción y venta"210. Lo que antes era vida vivida 

se convierte en dato extraído. Lo que antes era experiencia se convierte en recurso. Lo que antes 

éramos nosotros se convierte en producto.La experiencia humana se traduce en datos 

conductuales. 

10.5 La persona como suma versus la persona como red 

Para las instituciones, la persona es la suma de todas las propiedades y particularidades 

individuales que puedan procesar, y con esto trabajan. Eres tus datos demográficos más tus 

patrones de consumo más tus interacciones digitales más tus desplazamientos físicos. Eres un 

perfil, un conjunto de variables, un vector en un espacio multidimensional. Cuantos más datos 

recopilan las instituciones, más creen conocer a los individuos. Pero ese conocimiento es, en 

realidad, una ilusión estadística. No conocen a la persona, sino sobre la persona. 

Obviamente la persona humana es infinitamente más que datos. El ser humano no es una 

colección de atributos mensurables sino un tejido viviente de relaciones, un nudo dinámico en 

una red de significados, una historia que se cuenta a sí misma mientras se vive. El ser humano es 

un reflejo, un producto, un resultado emergente de la pauta de actividades en las que se 

encuentra implicado y de las narrativas mediante las cuales interpreta esas actividades. 

Conocer dónde alguien ha nacido, su edad, género, peso, situación familiar, ingresos, hora 

en que se levanta o qué web visita más asiduamente nos puede describir muy bien a una persona 

pero nos da muy poca información sobre quién es realmente aquella persona y sobre la narración 

que esa persona construye de sí misma. Son datos, sí, pero datos que pierden todo significado 

fuera del contexto vital que los genera. 

A las personas no las conocemos por sus atributos sino por sus relaciones. Las 

conocemos por la relación que tienen con el mundo que las rodea —su Cultura Exterior— y por la 

relación que tienen con lo que de ellas han hecho —su Cultura Interior—. Solo al comprender la 

trama de vínculos en que se encuentra tejida una persona, solo al entender cómo negocia entre lo 

que el mundo espera de ella y lo que ella espera de sí misma, podemos empezar a tener una 

percepción medianamente correcta de quién es. 

210 Zuboff, S. (2019). The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the New Frontier of Power. 

PublicAffairs, p. 8.  

 



Xavier Arque plana 149 

 

El ser humano es un animal suspendido en tramas de significación que él mismo ha tejido. 

Y esas tramas son parcialmente invisibles para las instituciones, que solo ven los hilos sueltos. 

La solución final: que seamos nosotros quienes cambiemos 

Como ya hemos visto, este es el aspecto clave que las Instituciones tienen más problemas 

para gestionar. Y puesto que eliminar discursivamente el conocimiento emocional no consigue 

resolver el problema práctico —las personas seguimos comportándonos como personas, 

tercamente—, las Instituciones implementan entonces una estrategia mucho más ambiciosa: 

Pretenden que nos hagamos partícipes de sus problemas y adoptemos su manera de 

funcionar. 

Se trata de una operación de ingeniería social a gran escala: sustituir nuestros valores y 

sentimientos por sus valores y su ausencia de sentimientos. Convertirnos en agentes racionales 

puros, en maximizadores de utilidad, en homo economicus. Y todo esto envuelto en una nube 

seductora de "información", "datos", "métricas" y "optimización" que supuestamente encierra la 

clave de la felicidad, el éxito y la realización personal. 

Se tiene que encapsular e Institucionalizar a La Persona, eliminando toda intencionalidad y 

agentividad que tenga un componente emocional o relacional, de manera que Las Personas, a 

efectos prácticos, actúen como Instituciones y puedan ser valoradas, medidas y comercializadas 

como Instituciones. 

Richard Sennett, en su demoledor análisis sobre la cultura moderna del trabajo, identificó 

este mecanismo con precisión quirúrgica: "Las instituciones impersonales no solo nos tratan 

como engranajes, sino que también nos invitan —nos seducen, nos presionan, nos obligan— a 

comportarnos como tales"211. Y cuando las estructuras que nos gobiernan se vuelven tan grandes 

y abstractas que permean todos los aspectos de nuestra vida, algo insidioso comienza a ocurrir: 

empezamos a interiorizar su lógica. 

Dejamos de mirar al otro como a una persona concreta —con su historia única, sus 

vínculos específicos, su narrativa singular— y empezamos a verlo como un rol, una función, una 

pieza intercambiable del sistema. El cliente. El usuario. El recurso humano. El target demográfico. 

211 Sennett, R. (2000). La corrosión del carácter: Las consecuencias personales del trabajo en el nuevo capitalismo. 

Anagrama, Barcelona, p. 129. 

 



Xavier Arque plana 150 

 

El caso número 47.398. 

Y lo que es aún más grave: empezamos a vernos a nosotros mismos de ese modo. Nos 

convertimos en gestores de nuestra propia marca personal, optimizadores de nuestro capital 

humano, curadores de nuestra imagen digital. Medimos nuestro valor en seguidores, en likes, en 

conexiones de LinkedIn. Cuantificamos nuestra productividad, nuestro impacto, nuestro 

engagement.Y obviamente puesto que conceptos como confianza, empatía, altruismo no encajan 

en estas tabulaciones los descartamos; al igual que hacen las instituciones. 

Esta es quizás la victoria más completa y aterradora de las instituciones: no solo nos tratan 

como datos, sino que consiguen que pensemos en nosotros mismos como datos. No solo nos 

deshumanizan desde fuera: nos enseñan a deshumanizarnos desde dentro. No solo nos 

convierten en lechugas: nos convencen de que ser lechuga es la única forma racional de existir. 

Como advirtió Michel Foucault, el poder más efectivo no es el que te obliga mediante la 

fuerza, sino el que consigue que te gobiernes a ti mismo según sus principios212. Las instituciones 

no necesitan vigilarnos constantemente si hemos interiorizado sus métricas como nuestros 

propios objetivos vitales. 

El exceso de institucionalización, entonces, no solo genera burocracia o ineficiencia; 

produce una erosión silenciosa de la condición humana. La sociedad termina pareciéndose a las 

instituciones que la gobiernan: eficiente, predecible y perfectamente vacía. 

Y así, sin darnos cuenta, completamos la gran conversión: de personas a perfiles, de 

sujetos a objetos, de fines a medios. Las lechugas, al fin, han aprendido a cultivarse a sí mismas. 

 

 

 

 

212 Foucault, M. (1982). "The Subject and Power". Critical Inquiry, 8(4), 777-795 

 



Xavier Arque plana 151 

 

11-Cuando dejamos de ser personas 

Sin valores morales, sin emotividad ni confianza, sin ese "metacerebro social" que nos 

permite comprender y cuidar del otro, perdemos la esencia misma de lo que nos define como 

seres humanos. No perdemos una característica accesoria: perdemos el núcleo de nuestra 

humanidad. 

Consideremos este contraste devastador: una persona, despojada de toda riqueza 

material y de todo vínculo de poder, sigue siendo —como demostró Viktor Frankl en los campos 

de concentración nazis— un ser lleno de sentido, capaz de amar, aprender, crear y transformar su 

entorno incluso en las condiciones más extremas213. La dignidad humana no reside en lo que se 

posee sino en lo que se es. 

Una Super-Institución, en cambio, despojada de su poder y de sus recursos, no es nada. 

Literalmente nada. Solo un fragmento de texto olvidado, un epígrafe fiscal obsoleto, una forma 

jurídica vacía. Su existencia depende por completo de lo que hace, posee o administra. No 

contiene nada en sí misma: es pura función, herramienta al servicio de sus propios intereses de 

reproducción y supervivencia. 

Esta diferencia no es trivial. Es la diferencia entre el ser y el hacer, entre el fin y el medio, 

entre la vida y el mecanismo. 

11.1 La gran mutación: de personas a personas-institución 

Cuando las personas interiorizamos la lógica institucional, ocurre algo muy preocupante: 

dejamos de actuar como individuos y pasamos a hacerlo como instituciones andantes. Nos 

convertimos en lo que el filósofo Gilles Deleuze llamaría "máquinas deseantes" programadas para 

reproducir la lógica del sistema”214. 

Solo nos mueve el éxito material, el crecimiento competitivo y la necesidad compulsiva de 

acumular vínculos de poder. Aceptamos la idea —de raíz profundamente instrumental— de que 

nada en nosotros tiene valor intrínseco y que el único modo de sentirnos plenos es poseer más y 

214 Deleuze, G. & Guattari, F. (1972). El anti-Edipo: Capitalismo y esquizofrenia. Paidós. 

213 Frankl, V. (2004). El hombre en busca de sentido. Herder, Barcelona 

 



Xavier Arque plana 152 

 

controlar más. Nuestra valía deja de medirse por lo que somos y pasa a medirse exclusivamente 

por lo que acumulamos. 

Las otras personas dejan de ser sujetos con su propia dignidad y complejidad y se 

convierten en objetos funcionales: aliados estratégicos, adversarios a neutralizar, recursos a 

explotar o, en el peor de los casos, inversiones que deben rendir beneficios medibles. La 

pregunta ya no es "¿quién es esta persona?" sino "¿para qué me sirve?" 

La confianza desaparece, y con ella el interés genuino por conocer al otro en su 

singularidad. El cerebro emocional, que sustentaba la empatía y el altruismo recíproco, cede por 

completo el mando al cerebro racional y estratégico. La razón instrumental ocupa todo el espacio 

vital. Y sin confianza y conocimiento del otro, el miedo y los instintos toman las riendas de la vida 

de las personas.  

En ese mundo dominado por la eficiencia y el cálculo, la esfera pública deja de ser un 

espacio de encuentro —como imaginaba esperanzado Jürgen Habermas215— para convertirse en 

un campo de batalla de propaganda institucional y tráfico de influencias donde solo sobreviven 

los más adaptados a la lógica del sistema. 

Los individuos, transformados en "Personas-Institución", se blindan tras la razón 

instrumental y confunden sistemáticamente la información con el conocimiento, la visibilidad con 

la verdad, la acumulación de datos con la comprensión del otro. Y se hunden en el mismo error 

estructural que las Instituciones: pretenden conseguir una comprensión del otro simplemente 

adquiriendo información, buscando datos, cuantificando comportamientos. 

Pero una persona no es la suma de sus datos. Una persona es el significado que emerge 

de la relación entre esos datos, y ese significado solo es accesible mediante la empatía. Sin 

conocimiento y empatía nunca puede surgir la confianza y sin confianza solo hay un espacio 

desconocido donde reina la ley de la selva y donde el otro solo nos produce miedo o desprecio. 

En esta nueva jungla hipertecnificada de hoy en día, el éxito se mide por la capacidad de 

controlar la información. Cada interacción, cada compra, cada clic, cada pausa, cada movimiento 

ocular genera datos que alimentan un sistema cuyo objetivo ya no es comprendernos como 

sujetos sino predecirnos como objetos. Es un modelo económico y político en el que la 

215 Habermas, J. (1981). Historia y crítica de la opinión pública. Gustavo Gili, Barcelona. 

 



Xavier Arque plana 153 

 

experiencia humana se traduce en materia prima gratuita para la acumulación de poder 

predictivo. No se trata de entendernos: se trata de anticiparnos, de modificar nuestro 

comportamiento, de convertirnos en autómatas predecibles. 

En este entorno distópico pero completamente real, ya no hay personas: solo nodos de 

información interconectados en una estructura que seguimos llamando sociedad pero donde 

convivimos en soledad radical y desconfianza sistemática. Estamos hiperconectados digitalmente 

pero radicalmente desvinculados humanamente. 

11.2 ¿Por qué aceptamos ser institucionalizados?  

¿Por qué aceptamos esta mutación? Las razones son múltiples y profundamente 

humanas, lo que hace que la trampa sea casi perfecta. 

Primero, porque las instituciones poseen un poder inmenso sobre los medios de 

significación colectiva: modelan el estilo de vida deseable mediante la publicidad y el 

entretenimiento, definen lo que debe considerarse éxito o fracaso mediante sistemas educativos y 

mediáticos, y erosionan sistemáticamente los referentes culturales que antes daban sentido a la 

existencia fuera del consumo y la acumulación. 

Como señaló el sociólogo Pierre Bourdieu, las instituciones dominantes ejercen "violencia 

simbólica": imponen significados y los hacen parecer naturales, inevitables, incluso deseables216. 

No nos obligan a pensar como ellas: nos enseñan a desear pensar como ellas. Nos enseñan que 

el poder instrumental, la aplicación de la razón sin sentimientos es la herramienta más efectiva 

para tener éxito en esta sociedad. 

Segundo, porque en una sociedad completamente controlada por instituciones, es mucho 

más fácil destacar si uno se convierte en una de ellas. El éxito se mide por la capacidad de 

integrarse sin fricciones en el sistema y reproducir eficientemente su lógica. El disidente, el que se 

resiste a institucionalizarse, paga un precio altísimo en términos de acceso a recursos, 

reconocimiento social y poder de decisión. 

Y tercero, porque vivir institucionalizados —aunque nos empobrezca espiritualmente— es 

más cómodo. Requiere menos incertidumbre, menos responsabilidad personal y menos reflexión 

216 Bourdieu, P. & Passeron, J. C. (1977). Reproduction in Education, Society and Culture. Sage Publications 

 



Xavier Arque plana 154 

 

dolorosa. Es "más fácil" vivir sin vínculos profundos, sin tener que lidiar con la complejidad de los 

sentimientos, sin tener que asumir la responsabilidad existencial de elegir quiénes somos y a 

quienes queremos cerca. 

Como escribió Erich Fromm en su análisis del totalitarismo, muchas personas "huyen de la 

libertad" porque la libertad auténtica genera angustia: es más reconfortante delegar, obedecer, 

integrarse en algo más grande que uno mismo217. La institución nos ofrece identidad prefabricada 

a cambio de autonomía. 

 

11.3 Cuándo somos datos 

Las instituciones, incapaces estructuralmente de comprender la singularidad humana, solo 

pueden operar con grupos, categorías y tipologías. No actúan con personas: actúan sobre 

categorías de personas. No hay ciudadanos: hay demografías. No hay individuos: hay segmentos 

de población. 

Por tanto, su centro de interés deja inevitablemente de ser el ciudadano concreto —con su 

historia única, sus vínculos específicos, su proyecto vital singular— para convertirse en el sistema 

mismo: el entramado de instituciones, organizaciones y macroestructuras que gestionan la 

sociedad como si fuera una máquina. 

Este desplazamiento tiene consecuencias políticas gravísimas que socavan los 

fundamentos mismos de la democracia. Las instituciones son las depositarias de la confianza y la 

representación que les concedemos para gobernar el Estado, el mercado y la sociedad. Si se 

separan de las personas reales, el poder deja de ser expresión de la voluntad del pueblo y pasa a 

ser expresión de la minoría institucionalizada que pertenece a las Super y Meta Instituciones. 

El resultado es una democracia elitista, o incluso una oligarquía tecnocrática, donde la 

legitimidad no proviene del consenso ciudadano sino del control de la información, los flujos 

económicos y las reglas del sistema. Como advirtió el politólogo Sheldon Wolin, esto es 

"democracia invertida": mantiene las formas de la democracia mientras vacía su contenido218. 

218 Wolin, S. (2008). Democracy Incorporated: Managed Democracy and the Specter of Inverted Totalitarianism. 

217 Fromm, E. (1941). El miedo a la libertad. Paidós. 

 



Xavier Arque plana 155 

 

Una democracia elitista o una oligarquía tecnocrática no tiene por qué ser una forma de 

gobierno mala en sí misma —hay argumentos a su favor desde Platón—, pero lo que no se puede 

hacer es actuar a escondidas. No se puede vender a las personas un sistema genuinamente 

democrático que no lo es. No se puede forzarlas a institucionalizarse para sobrevivir mientras se 

les dice que son libres. 

Actuando así se desprestigia el sistema democrático y se favorece la aparición de las 

Personas-Institución más agresivas y despiadadas, dispuestas a lo que sea para imponerse en el 

campo de batalla del entramado institucional. Al fin y al cabo, las Instituciones están demostrando 

con su comportamiento que todo es una farsa, que son ellas quienes controlan realmente los 

mecanismos del poder, y que las únicas personas que pueden prosperar son las 

Personas-Institución más despiadadamente eficientes o las que ya son parte de las Super y Meta 

Instituciones. 

El valor de la Persona que no está institucionalizada se vuelve prácticamente nulo, y su 

única opción para mantener un mínimo poder de decisión sobre su propia vida es integrándose 

en un grupo más grande o incorporándose completamente a una Institución. Las Instituciones 

que fueron creadas para ayudar a las Personas en la gestión de la Sociedad toman el poder, y 

ahora en lugar de ayudar y adaptarse a la sociedad y las necesidades reales de las Personas, 

exigen que sean las Personas quienes cambien y se adapten a una Sociedad hecha a medida de 

las Instituciones. 

Es la inversión completa de la relación de servicio: el sirviente se ha convertido en amo, y 

el amo en sirviente. 

¿Cómo justifican las instituciones este cambio radical de roles? Empujándonos a aceptar, 

supuestamente por nuestro propio interés, que es mejor delegar. Que el entramado institucional 

es más competente, más seguro, más racional que las falibles Personas con sus emociones 

impredecibles y sus sesgos cognitivos. 

Nos convencen de que renunciar al control es una forma superior de libertad, y que el 

sacrificio de la autonomía individual es el precio inevitable —y razonable— del bienestar colectivo. 

La vida —se nos repite constantemente— es demasiado compleja para dejarla en manos de las 

falibles Personas; mejor confiar en quienes pueden gestionarlo todo con la precisión de los 

Princeton University Press. 

 



Xavier Arque plana 156 

 

algoritmos y la neutralidad supuesta de las normas. 

Pero esta cesión voluntaria encierra una paradoja profunda y peligrosa que ya Isaiah Berlin 

identificó con claridad. 

La libertad puede entenderse de dos maneras radicalmente distintas: como libertad 

negativa —la ausencia de coerción o interferencia externa—, y como libertad positiva —la 

capacidad de gobernarse a uno mismo y participar activamente en la determinación del propio 

destino219. 

El problema, según Berlin, surge cuando la idea de libertad positiva es apropiada y 

distorsionada por el poder para justificar la dominación "en nombre del bien común". En ese 

momento crítico, el Estado o las Super Instituciones afirman saber mejor que nosotros lo que 

realmente deseamos, lo que realmente nos conviene, lo que realmente necesitamos. Y terminan 

imponiendo sus decisiones como si fueran las nuestras, como si fueran expresión de nuestra 

"verdadera voluntad". 

Así, la libertad se transforma insidiosamente en obediencia racionalizada: creemos actuar 

por voluntad propia cuando, en realidad, solo hemos interiorizado profundamente las órdenes del 

sistema. Cambiamos las cadenas visibles de la esclavitud antigua por una obediencia invisible, 

voluntaria, e incluso orgullosa de la servidumbre moderna. 

Esta ilusión de libertad es uno de los mecanismos de control más eficaces de la 

dominación contemporánea. La persona ya no siente el peso físico de las cadenas, porque ha 

aprendido a desear exactamente lo que el entramado institucional le ofrece: seguridad predecible, 

confort material, reconocimiento social dentro de categorías prefabricadas. 

En nombre de la eficiencia y del orden, sacrificamos alegremente el espacio de la duda, la 

disidencia y la decisión genuinamente propia. Y al hacerlo, debilitamos irreparablemente los 

vínculos humanos que nacen de la confianza y la empatía —esos mismos vínculos que ninguna 

institución puede replicar ni sustituir. 

La educación, los medios de comunicación y la burocracia cotidiana contribuyen 

sistemáticamente a este propósito: se enseña a la sociedad a no pensar críticamente, pero a 

219 Berlin, I. (1958). "Dos conceptos de libertad", en Cuatro ensayos sobre la libertad. Alianza Editorial, Madrid, 1998.  

 



Xavier Arque plana 157 

 

sentirse pensante. Se nos repite incesantemente que cada cesión de poder —cada "cookie" 

aceptada, cada voto delegado, cada dato personal cedido— es por nuestro bien y nuestra 

seguridad, aunque con cada una de ellas desaparezca un fragmento más de nuestra capacidad 

real de decisión. 

 

11.4 El engranaje perfecto: de creadores a criaturas 

La humanidad, que en origen creó las Super y Meta Instituciones precisamente para 

gestionar la complejidad social que ella sola no podía manejar, acaba completamente absorbida 

por ellas. La persona en sociedad, de agente se convierte en engranaje; de creador, en criatura; 

de sujeto, en objeto. 

La única forma de sobrevivir con cierto grado de dignidad dentro del sistema es 

institucionalizarse uno mismo: asumir su lógica como propia, adoptar sus métricas como medidas 

de éxito personal, interiorizar sus valores como valores auténticos. Ya no confiamos en el 

conocimiento empático ni en el vínculo humano como fuentes de comprensión y seguridad, sino 

exclusivamente en la razón instrumental y la eficiencia del control algorítmico. 

Así, los gobiernos pueden bombardearnos diariamente con cifras sobre PIB, inflación, 

gasto social, número de vehículos por habitante, índices de competitividad, rankings 

internacionales. Pero esos datos no nos informan: nos conforman. No sirven para liberarnos 

mediante el conocimiento, sino para justificar el propio sistema que nos somete. 

La paradoja es perfecta: la sobredosis de información es imposible de gestionar para el ser 

humano individual, y es justamente para gestionar esa sobredosis de información por lo que las 

Personas creamos originalmente a las instituciones. Pero ahora esas mismas instituciones utilizan 

la sobredosis informativa como mecanismo de control. 

El exceso de información no ilumina, sino que oscurece. La sobrecarga informativa nos 

paraliza cognitivamente, nos genera ansiedad constante y nos hace desesperadamente 

dependientes de quienes dicen poder interpretarla por nosotros: las instituciones expertas. 

Inundarnos de información —banal o relevante, verídica o falsa, útil o manipuladora— tiene 

por objetivo hacernos dolorosamente conscientes de nuestras limitaciones, reabrir nuestros 

 



Xavier Arque plana 158 

 

miedos y empujarnos a justificar la propia existencia de las Instituciones e indirectamente su 

manera autoritaria de actuar. Sus políticas igualitarias y homogeneizadoras, su uso exclusivo de la 

razón instrumental, su desprecio por la dimensión emocional de la existencia220. 

Y así se cierra el círculo perfecto y claustrofóbico: cuanto más desbordados nos sentimos 

por la gestión lógico-racional que requiere la institucionalización total de la sociedad, más 

justificamos su existencia y su expansión. Ellas gestionan la complejidad que ellas mismas han 

creado y amplificado. Y nosotros, asustados, agradecidos y exhaustos, entregamos nuestra 

libertad a cambio de la ilusión de estabilidad. 

Cuando dejamos de vivir: la disolución del yo 

Cuando delegamos completamente nuestra voluntad, cuando renunciamos a la acción 

autónoma, cuando ya no tenemos horizonte propio ni proyecto vital genuino, dejamos de vivir 

para nosotros mismos y pasamos a ser vividos por otros. Nuestra Cultura Interior se disuelve 

progresivamente pues no importa nuestra especificidad y nos convertimos en mera parte de la 

Cultura Exterior de quienes nos dominan. 

El individuo que se resiste a institucionalizarse pierde sistemáticamente poder, acceso a 

recursos y reconocimiento social. Su única forma de existir con cierta dignidad material es 

integrarse en una institución o en un grupo corporativo que lo represente y proteja (la patria, el 

club, la nación, la empresa, la religión, la secta, el partido, la ideología política). Pero esa 

protección tiene un precio existencial altísimo: la pérdida de su singularidad y de su voz propia. 

Para que esta sumisión sea psicológicamente aceptable y no genere revueltas constantes, 

el sistema necesita mantener cuidadosamente la ilusión de libertad. Debe convencernos de que 

aún decidimos, de que seguimos siendo "capitanes de nuestro destino", dueños de nuestras 

vidas. 

220  Herbert A. Simon señaló que en un mundo rico en información, la atención se convierte en el recurso escaso y 
cuando la atención es escasa delegamos la interpretación en sistemas expertos (Designing Organizations for an 
Information-Rich World, 1971). Niklas Luhmann desarrolló la idea de que los sistemas sociales reducen complejidad 
mediante mecanismos de confianza que sustituyen la comprensión directa: confiamos en las instituciones precisamente 
porque no podemos procesar toda la información disponible. Sin embargo, esta confianza no es neutra: genera dependencia 
estructural respecto a los sistemas expertos (Vertrauen: Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität [Confianza], 
1968; Soziale Systeme [Sistemas sociales], 1984). Michel Foucault, por su parte, mostró cómo el poder disciplinario funciona 
precisamente mediante la producción masiva de información que solo las instituciones pueden interpretar (Vigilar y castigar, 
1975). Eli Pariser (The Filter Bubble, 2011) ha explorado cómo el exceso de información se convierte en una herramienta de 
control y dependencia en el entorno digital. Byung-Chul Han (La sociedad de la transparencia (2012) y Infocracia (2022) indica 
que el exceso de información no genera verdad sino ruido y el resultado es fatiga y sumisión funcional. 

 



Xavier Arque plana 159 

 

Lo consigue mediante dos estrategias complementarias y extraordinariamente efectivas: 

Primero, simulando participación mediante mecanismos democráticos o mediáticos que 

dan la sensación psicológica de elección y control. Votamos entre opciones prefabricadas, 

"participamos" en consultas cuyo resultado ya está decidido, "elegimos" entre productos casi 

idénticos que nos dan la ilusión de ejercer nuestra voluntad. 

Segundo, redefiniendo completamente el éxito humano en términos exclusivamente 

materiales, de modo que la autorrealización se mida por el consumo y la acumulación, no por la 

conciencia, la creatividad o los vínculos profundos.  

En este contexto radicalmente empobrecido, realizarse como persona ya no significa ser 

libre para crear, amar, comprender o transformar, sino meramente ser libre para adquirir. Elegir 

entre opciones de consumo reemplaza completamente a elegir un modo de vida. La libertad se 

reduce a libertad de mercado. 

11.5 Los tiburones no son malvados: hacia una comprensión no moralista del problema 

Para finalizar esta parte y adentrarnos en la solución dejame insistir en algo que he 

repetido muchas veces y que es crucial para la comprensión final de las soluciones; no debemos 

caer en el fatalismo ni en la demonización simplista. Las instituciones no son entidades malévolas 

habitadas por villanos que conspiran para destruirnos. Simplemente actúan según su naturaleza 

estructural, según las posibilidades y limitaciones de lo que son. 

Los tiburones atacan a las focas no por crueldad o maldad, sino por instinto de 

supervivencia. Las instituciones tampoco destruyen la humanidad por maldad consciente, sino 

por limitación ontológica. Carecen de empatía no porque la rechacen moralmente, sino porque no 

pueden tenerla. Solo pueden reproducir la lógica del control, la eficiencia y la supervivencia 

institucional. 

Pero mientras no transformemos radicalmente su naturaleza, mientras no encontremos 

formas de organización social que no requieran esta mutilación de lo humano, seguiremos siendo 

para ellas datos procesables y recursos explotables, nunca personas con dignidad intrínseca. 

El problema no es moral: es estructural. Y requiere soluciones estructurales, no sermones 

moralizantes. 

 



Xavier Arque plana 160 

 

12-El final de una sociedad: cuando las instituciones devoran a 

las personas 

Cada tipo de institución tiene utilidad en un nivel diferente de nuestra vida social. Las 

micro-instituciones regulan nuestras interacciones cotidianas inmediatas; las instituciones orales 

coordinan grupos mediante memoria compartida; las super-instituciones plasman el conocimiento 

en soportes físicos que trascienden generaciones; y las meta-instituciones gobiernan a las 

propias instituciones. 

Los diferentes tipos no implican que una micro-institución sea "inferior" a una meta-institución en 

términos de valor humano o importancia vital. Simplemente son diferentes herramientas para 

problemas de distinta escala. Una cena familiar bien organizada no es menos valiosa que un 

tratado internacional; simplemente opera en otro nivel de complejidad. 

Lo que sí es progresivo —y profundamente preocupante— es que en cada nivel ascendente la 

distancia emocional y el desconocimiento mutuo entre las partes aumentan exponencialmente, 

hasta que con las meta-instituciones, la institución se desvincula completamente de las personas 

concretas. El conocimiento empático desaparece por completo del sistema. 

Al Ministerio de Hacienda no le importan lo más mínimo los sentimientos de las personas 

afectadas por sus decisiones. Al mercado de futuros le da absolutamente igual si hoy has tenido 

un buen o mal día, si estás enfermo o desesperado. La agencia de calificación crediticia que 

hunde la economía de un país no ve las caras de los millones de personas cuyas vidas destruye. 

Y no es por un tema de maldad consciente o desprecio deliberado: es simplemente que no son 

seres humanos con capacidad de empatía. Son meta-instituciones operando según su lógica 

interna. No pueden sentir porque estructuralmente carecen de esa capacidad. 

Somos las personas a quienes nos corresponde contrarrestar el poder y la fría racionalidad 

instrumental de las instituciones con el conocimiento que nos proporciona la empatía y la 

inteligencia emocional. Ese es nuestro papel irreemplazable en el sistema. Pero cuando 

renunciamos sistemáticamente a crear vínculos de confianza directa con las otras personas del 

grupo, cuando supeditamos toda nuestra organización social a las instituciones delegando en 

ellas toda responsabilidad, y cuando finalmente renunciamos incluso a controlarlas 

 



Xavier Arque plana 161 

 

democráticamente, estamos creando Meta-Instituciones cada vez más fuertes en sociedades 

cada vez más deshumanizadas. 

El resultado es una sociedad unida débilmente donde los lazos de confianza interpersonal se van 

sustituyendo progresivamente por miedos difusos hacia lo desconocido y los desconocidos. La 

solidaridad se transforma en sospecha, la comunidad en agregado de individuos aislados. 

 

12.1 El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la crisis 

Toda institución nace como una herramienta diseñada para resolver un problema concreto en un 

contexto histórico determinado. Es hija de su tiempo, producto de una cultura específica, de una 

tecnología disponible, de unas creencias compartidas y de una visión particular del futuro 

deseable. Se diseña para avanzar hacia un horizonte donde ese problema específico desaparezca 

o al menos se mitigue. 

Pero el éxito institucional contiene una paradoja raramente reconocida: si la institución logra 

realmente su objetivo original, transforma radicalmente la sociedad que la creó. Y esa nueva 

sociedad —más compleja, más interdependiente, con nuevas capacidades, pero también nuevas 

vulnerabilidades— ya no tiene los mismos problemas ni las mismas necesidades que la sociedad 

original. 

La institución que ayer fue una solución elegante, mañana posiblemente será un obstáculo 

pesado. Así, cada avance institucional contiene inexorablemente el germen de su propia 

obsolescencia: cuando triunfa plenamente, se convierte en un fósil funcional que sigue 

consumiendo recursos, pero que ya no responde a las necesidades reales de la sociedad 

transformada. 

 

La crisis estructural de nuestra sociedad moderna comenzó a gestarse, aunque pocos lo 

percibieran entonces, a finales del siglo XIX. El éxito arrollador de las primeras meta-instituciones 

—mercados financieros globales, Estados-nación consolidados, parlamentos democráticos con 

sufragio ampliado, partidos políticos de masas modernos, declaraciones de derechos universales, 

corporaciones multinacionales, normas y tratados internacionales— borró casi completamente 

 



Xavier Arque plana 162 

 

todo rastro funcional de la edad medieval y su predominio de super-instituciones locales y 

fragmentadas. 

Este nuevo sistema institucional solucionó efectivamente muchos problemas graves que había 

padecido la sociedad occidental durante siglos: las hambrunas recurrentes, las epidemias 

devastadoras, las guerras de religión, el absolutismo arbitrario, la servidumbre feudal. Ofreció 

satisfacción a necesidades emergentes que la sociedad anterior ni siquiera podía conceptualizar. 

Y brindó herramientas de gestión social muchísimo más potentes que permitieron coordinar 

millones de personas. 

En ese sentido histórico fundamental, las meta-instituciones fueron la primera red mundial de 

gestión de las interconexiónes: una especie de proto-Internet institucional que enlazó físicamente 

a los estados, mercados y culturas del planeta mediante flujos constantes de datos, dinero, leyes, 

mercancías y decisiones administrativas. Como señaló el historiador económico Karl Polanyi en 

su obra fundamental, este sistema transformó radical e irreversiblemente la estructura económica 

y social del planeta entero: los mercados globales autorregulados y los Estados liberales 

centralizados sustituyeron definitivamente al feudalismo y al control eclesiástico omnipresente, 

liberando la iniciativa individual y extendiendo progresivamente la noción de derechos 

universales221. 

Por primera vez en la historia humana, el mundo funcionó como un solo organismo administrativo 

global, donde cada decisión local —una quiebra bancaria en Viena, una revolución en México, 

una innovación tecnológica en Manchester— podía tener consecuencias inmediatas en territorios 

remotos. 

 

12.2 La expansión y el éxito innegable del siglo XX 

El éxito de las meta-instituciones durante el siglo XX fue absolutamente innegable por cualquier 

métrica razonable. Los sistemas democráticos se expandieron desde un puñado de países a la 

mayoría del planeta. El comercio internacional creció exponencialmente conectando economías 

221 Karl Polanyi (1944). The Great Transformation. Beacon Press. Polanyi documenta cómo las instituciones del 

mercado autorregulado y el Estado-nación moderno transformaron radicalmente la sociedad europea en el siglo XIX, con 

consecuencias tanto liberadoras como destructivas. 

 



Xavier Arque plana 163 

 

remotas. Los derechos humanos pasaron de ser declaraciones aspiracionales a marcos jurídicos 

vinculantes. Las grandes corporaciones multinacionales conformaron cadenas de valor globales 

que permitieron un crecimiento económico sin precedentes históricos. 

Se creó una arquitectura institucional global —Naciones Unidas, Fondo Monetario Internacional, 

Banco Mundial, Organización Mundial del Comercio, tribunales internacionales— que parecía 

capaz de gestionar pacíficamente la complejidad planetaria. La esperanza de vida se duplicó en 

muchas regiones. La mortalidad infantil colapsó. La alfabetización se universalizó. La pobreza 

extrema se redujo dramáticamente. 

Pero con ese crecimiento espectacular llegó también, inevitablemente, la hipercomplejidad 

sistémica y el coste exponencial de mantenimiento de toda esa maquinaria institucional. Como 

explicó el antropólogo Joseph Tainter en su influyente teoría sobre el colapso de sociedades 

complejas, las civilizaciones no colapsan por fallar en sus objetivos, sino paradójicamente por 

tener demasiado éxito: cada nueva capa institucional añadida requiere más recursos —energía, 

personal, coordinación, legitimación— y genera progresivamente menos beneficio marginal para 

la sociedad222. 

Lo que en su origen fue una solución elegante y eficiente se convierte gradualmente en un peso 

muerto que consume recursos sin producir valor proporcional. La burocracia se reproduce a sí 

misma. Los procedimientos se multiplican. Las capas de control se superponen. Y el sistema 

entero se vuelve cada vez más costoso de mantener funcionando. 

 

12.3 La crisis actual 

Los síntomas del agotamiento: rendimientos decrecientes en todos los frentes 

Desde finales del siglo XX, y acelerándose dramáticamente en el XXI, el síntoma fundamental es 

cada vez más claro para quien quiera verlo: nuestras meta-instituciones centrales —el sistema 

financiero global, los Estados-nación, la investigación científica, los partidos políticos 

222 Joseph Tainter (1988). The Collapse of Complex Societies. Cambridge University Press. Tainter argumenta que las 

sociedades colapsan cuando la complejidad institucional alcanza rendimientos decrecientes: cada nuevo nivel de 

complejidad resuelve problemas pero genera costes crecientes hasta volverse insostenible. 

 



Xavier Arque plana 164 

 

tradicionales, los organismos multilaterales, las empresas, etc— se encuentran en una fase 

avanzada de rendimientos decrecientes. 

Siguen funcionando, aparentemente. Los mercados operan, los gobiernos legislan, las 

burocracias procesan documentos, los bancos centrales ajustan tipos de interés. Pero lo hacen 

con una eficiencia cada vez menor y un coste cada vez mayor. Absorben cantidades crecientes 

de recursos —dinero público, datos personales, energía, atención ciudadana, confianza social— 

sin ofrecer resultados proporcionales ni satisfacer las necesidades reales de las personas. 

Como señala incisivamente el sociólogo alemán Wolfgang Streeck, vivimos desde hace décadas 

en una "crisis permanentemente aplazada" del capitalismo democrático, sostenida artificialmente 

a base de deuda pública creciente, expansión monetaria sin precedentes, y una desconexión 

cada vez mayor entre el poder político formal y las personas reales que supuestamente 

gobierna223 

Aparentemente, hemos dejado atrás muchos de los horrores más visibles del siglo XX: las guerras 

totales que devastaron continentes, el capitalismo salvaje sin regulaciones, los genocidios 

industrializados, el colonialismo explícito, el racismo institucionalizado legalmente, la negación 

formal de derechos a mayorías. Tenemos más conciencia ecológica declarada, más sensibilidad 

discursiva hacia la igualdad, más redes formales de cooperación global, más derechos laborales 

reconocidos. 

Pero bajo esa superficie tranquilizadora de progreso narrativo late una inquietud profunda y 

creciente: el sistema no funciona realmente como debería. Las desigualdades económicas crecen 

exponencialmente alcanzando niveles no vistos desde la Edad Dorada. Las democracias se 

vacían progresivamente de contenido real convirtiéndose en teatros rituales. Los estados se 

vuelven cada vez más dependientes y subordinados a las corporaciones tecnológicas y los flujos 

financieros globales que escapan completamente a cualquier control ciudadano efectivo. 

Seguimos inyectando cantidades masivas de recursos —económicos, políticos, simbólicos— en 

el sistema para evitar que se derrumbe visiblemente, pero lo que mantenemos artificialmente vivo 

223 Wolfgang Streeck (2014). Buying Time: The Delayed Crisis of Democratic Capitalism. Verso. Streeck analiza cómo 

las meta-instituciones del capitalismo democrático occidental están en crisis sistémica desde los años 70, requiriendo 

intervenciones cada vez más costosas para mantener su funcionamiento. 

 



Xavier Arque plana 165 

 

es, muy posiblemente, una estructura institucional que ya ha cumplido su ciclo histórico y que se 

sostiene solo por inercia y por el miedo colectivo al vacío que dejaría su colapso.  

El diagnóstico es grave, pero no fatal. Toda crisis sistémica abre, al mismo tiempo, un espacio de 

posibilidad. Las grietas en el edificio institucional no solo amenazan con derrumbarlo: también 

dejan entrar luz. En los capítulos que siguen exploraremos esas grietas no como síntoma de 

colapso definitivo, sino como umbrales hacia formas nuevas —aún inciertas, aún frágiles— de ser 

persona y de convivir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Xavier Arque plana 166 

 

13-¿Qué viene después? En el umbral de una transición civilizatoria 

Todo ciclo institucional histórico termina cuando la sociedad que lo sostiene deja de encontrar en 

él su reflejo, cuando las instituciones ya no procesan adecuadamente las necesidades reales de 

las personas, cuando el coste de mantenerlas supera claramente los beneficios que 

proporcionan. Hoy nos acercamos aceleradamente a ese punto de inflexión. 

Al igual que las super-instituciones medievales dieron paso históricamente a las 

meta-instituciones modernas mediante un proceso largo y doloroso de guerras, revoluciones y 

transformaciones culturales, el agotamiento evidente de las meta-instituciones actuales apunta 

inexorablemente hacia una nueva transición civilizatoria. 

Estamos al borde de un cambio civilizatorio comparable a la revolución neolítica o la 

revolución industrial. Quizás la pregunta fundamental ya no sea si las meta-instituciones actuales 

caerán —eso parece cada vez más inevitable—, sino qué tipo de instituciones queremos y 

podemos construir conscientemente después de su obsolescencia: ¿unas que nos alejen todavía 

más de nuestra humanidad esencial sumergiéndonos en la abstracción algorítmica total?, ¿unas 

que nos devuelvan trabajosamente a ella recuperando vínculos de confianza directa?, o ¿existe 

quizás una tercera posibilidad que aún no somos capaces de imaginar? Porque si imaginar el 

futuro ya es complicado, imaginar el futuro para otro tipo de sociedad con otros seres humanos 

ya es prácticamente imposible. Porque no podemos olvidar que al igual que los seres humanos 

hemos cambiado con cada avance institucional y la persona de una sociedad neolítica ágrafa es 

absolutamente diferente de un joven de Tokio que hace vídeos en YouTube, es seguro que el 

próximo cambio conllevará inevitablemente un nuevo tipo de Persona que no podemos definir. 

Pero antes de explorar las formas emergentes que ya apuntan hacia ese futuro, conviene 

entender por qué las transiciones civilizatorias no son simplemente decisiones colectivas, sino 

procesos estructurales que responden a dinámicas más profundas. 

 

13.1 Estructuras disipativas: cuando el flujo desborda el sistema 

Imaginemos un río que fluye tranquilamente por su cauce. Aumentamos gradualmente el caudal: 

el río se adapta, se ensancha, fluye más rápido. Pero si seguimos aumentando el caudal más allá 

 



Xavier Arque plana 167 

 

de cierto punto crítico, el río desborda, cambia de curso, arrastra puentes, crea nuevos canales, 

necesita nuevos puentes. La estructura antigua ya no puede contener el flujo. 

El físico y químico Ilya Prigogine, Premio Nobel de Química en 1977, mostró que este fenómeno 

no es una simple metáfora, sino una ley general de los sistemas complejos. Prigogine llamó 

"estructuras disipativas" a aquellos sistemas que se mantienen estables únicamente mientras el 

flujo de energía (o información, o materia) que los atraviesa permanece dentro de ciertos límites224. 

Cuando ese flujo aumenta más allá de un umbral crítico, la estructura antigua colapsa y, en 

condiciones específicas, emerge espontáneamente una nueva estructura más compleja, capaz de 

gestionar ese flujo mayor. 

Esta dinámica, descubierta inicialmente en sistemas químicos y físicos, describe con precisión 

inquietante el comportamiento de las instituciones sociales. Las instituciones son, en cierto 

sentido, estructuras disipativas: se mantienen estables procesando un flujo relativamente 

constante de información, problemas, demandas, conflictos. Cada institución tiene una 

"capacidad de procesamiento" determinada por su estructura interna: sus normas, sus jerarquías, 

sus procedimientos, su personal, sus tecnologías. 

Pero cuando ese flujo aumenta bruscamente —por una revolución tecnológica, una crisis 

económica, una guerra, o la emergencia de nuevos tipos de información que la institución no 

sabe clasificar— la capacidad de procesamiento se ve desbordada. La institución entra en crisis. 

Sus procedimientos habituales dejan de funcionar. Sus categorías no captan la realidad. Sus 

respuestas llegan tarde o resultan inadecuadas. 

En este punto pueden suceder dos cosas: 

1.​ Colapso y rigidificación: La institución responde al desbordamiento cerrándose, 

simplificando brutalmente la realidad, imponiendo categorías por la fuerza. Esto puede 

mantenerla funcionando temporalmente, pero a costa de perder legitimidad y generar 

resistencias crecientes. 

2.​ Reorganización emergente: La institución (o el sistema institucional en su conjunto) 

colapsa parcialmente, y en ese espacio de inestabilidad emergen nuevas formas de 

organización, nuevas instituciones, nuevas maneras de procesar la información disponible. 

224 Ilya Prigogine e Isabelle Stengers, Order Out of Chaos: Man’s New Dialogue with Nature, Bantam Books, 1984. 
Para desarrollos del pensamiento complejo y su aplicación a sistemas sociales e institucionales, véase Edgar Morin, 

El Método (especialmente vol. 1: La naturaleza de la naturaleza), y Fritjof Capra, The Web of Life, Anchor Books, 1996. 

 



Xavier Arque plana 168 

 

La historia ofrece ejemplos claros de ambos procesos: 

La imprenta (siglo XV) aumentó drásticamente el flujo de información disponible en Europa. Las 

instituciones medievales —Iglesia, universidades, monarquías— intentaron primero controlar ese 

flujo mediante censura e Index Librorum Prohibitorum. Pero el desbordamiento era estructural: no 

se podía volver atrás. El resultado fue una reorganización completa del sistema institucional 

europeo: Reforma protestante, Estados nacionales modernos, universidades seculares, prensa 

periódica, opinión pública. 

Internet (finales del siglo XX) multiplicó exponencialmente el flujo de información disponible. Las 

instituciones del siglo XX —gobiernos, partidos, medios de comunicación, universidades— 

intentaron primero mantener su papel de filtros autorizados. Pero nuevamente el desbordamiento 

es estructural. Estamos viviendo, en tiempo real, la fase de inestabilidad: las instituciones 

antiguas pierden capacidad de procesamiento, legitimidad y coherencia, mientras que nuevas 

formas institucionales —plataformas digitales, redes distribuidas, sistemas algorítmicos— 

emergen con capacidades muy superiores para gestionar volúmenes masivos de información, 

pero con lógicas que todavía no comprendemos del todo ni hemos aprendido a gobernar y que 

no son necesariamente humanas, ni humanizantes. 

Los agentes artificiales representan un salto adicional en este proceso. No solo aumentan el 

volumen de información disponible, sino que transforman cualitativamente el tipo de 

procesamiento posible: información que se analiza, se clasifica, se responde y se genera a 

velocidades y escalas inaccesibles para instituciones humanas tradicionales. 

Desde la perspectiva de Prigogine, lo que vivimos no es simplemente una "crisis" en el sentido de 

disfunción temporal, sino un umbral de reorganización estructural. Las instituciones heredadas 

del siglo XX no pueden procesar el flujo actual de información. No es una cuestión de voluntad o 

de mejores procedimientos: es una cuestión de capacidad estructural. El sistema está en el punto 

crítico donde la estructura antigua tiende a colapsar si ha de emerger una nueva. 

La pregunta no es si habrá transformación —la hay siempre que se cruza el umbral crítico—, sino 

qué tipo de estructura emergente resultará. Porque, como advirtió Prigogine, la emergencia no 

es determinista: en los puntos de bifurcación, pequeñas fluctuaciones pueden empujar al sistema 

hacia configuraciones radicalmente distintas. El futuro no está escrito. Pero tampoco es arbitrario: 

 



Xavier Arque plana 169 

 

está limitado por las condiciones iniciales y por las leyes que rigen la auto-organización de 

sistemas complejos. 

Sin embargo, existe un problema adicional: incluso cuando comprendemos que estamos en un 

umbral de reorganización estructural, resulta extraordinariamente difícil imaginar conscientemente 

qué vendrá después. Y esto no es casualidad. Es consecuencia de otra limitación estructural, esta 

vez no física sino epistemológica: la ceguera sistémica. 

13.2 La ceguera estructural de los sistemas. 

Hemos visto que las transiciones civilizatorias responden a dinámicas estructurales: cuando el 

flujo de información desborda la capacidad de procesamiento de las instituciones existentes, el 

sistema colapsa y emerge una nueva configuración. Pero nos enfrentamos a un problema 

epistemológico fundamental adicional que dificulta enormemente cualquier intento de 

transformación consciente. Toda sociedad está atrapada, al menos parcialmente, en el marco 

conceptual de sus propias instituciones dominantes. Cada sistema institucional define no solo 

cómo gestionamos prácticamente la realidad social, sino también —y esto es crucial— qué 

podemos siquiera ver y pensar sobre esa realidad. 

Desde dentro de un sistema institucional establecido, imaginar algo que aún no existe es 

extremadamente difícil, porque los marcos institucionales no solo regulan las conductas 

permitidas, sino que también estructuran las categorías mentales mismas con las que 

comprendemos el mundo y nos comprendemos a nosotros mismos.  

El sociólogo alemán Niklas Luhmann, teórico de los sistemas autopoiéticos (sistemas que se 

producen a sí mismos), describió esta limitación estructural con una lucidez casi clínica: "El 

sistema no puede ver fuera de sí mismo; solo puede observar sus propias operaciones"225.  

Dicho de otro modo:  las instituciones observan necesariamente el mundo con los ojos de su 

propia estructura interna, mediante sus propios códigos operativos. Todo lo que no encaje 

limpiamente en sus procedimientos, categorías o esquemas clasificatorios simplemente no existe 

para ellas como dato procesable, o se interpreta automáticamente como una anomalía, un error, 

una desviación que debe corregirse o suprimirse. 

225 Luhmann, Niklas. Sistemas sociales: Lineamientos para una teoría general. México: Universidad Iberoamericana, 
1998. 

 



Xavier Arque plana 170 

 

Por eso, cuando una sociedad vive una transformación tecnológica, cultural o simbólica profunda, 

las instituciones dominantes no suelen percibirla inicialmente como una oportunidad de 

evolución, sino como algo incomprensible; una amenaza existencial al orden establecido que 

debe neutralizarse. 

Esta ceguera estructural explica históricamente por qué ninguna civilización ha podido prever con 

claridad su propio cambio de paradigma antes de que ocurriera. Los administradores del Imperio 

Romano tardío no veían venir el feudalismo. Los señores feudales no imaginaban el 

Estado-nación centralizado. Las monarquías absolutas no comprendían la democracia liberal que 

las reemplazaría. En general, todos estos sistemas no desaparecieron porque alguien los 

derrocara violentamente desde fuera, sino porque agotaron internamente su capacidad de ver y 

procesar adecuadamente la realidad social que las rodeaba. Su lenguaje institucional dejó de 

coincidir con el mundo real.  

13.2 Las fronteras de lo visible: límites, fisuras y umbrales 

Sin embargo, aunque el sistema institucional no pueda estructuralmente "ver" más allá de sí 

mismo, las personas concretas sí podemos hacerlo. Esta es una diferencia absolutamente crucial. 

A diferencia de las instituciones, que operan mediante códigos cerrados gestionados por la 

inteligencia instrumental, las personas habitamos simultáneamente varios mundos diferentes. La 

Cultura Exterior de las personas está hecha de muchos presentes distintos y se despliega en una 

constelación de registros distintos: el institucional formal, el simbólico y cultural, el afectivo y 

emocional, el tecnológico y material, y el relacional e interpersonal. Estos registros no se viven de 

manera aislada, sino que se entrecruzan constantemente en la experiencia cotidiana. 

Las personas navegamos esta complejidad utilizando dos formas de conocimiento inseparables: 

la inteligencia racional —capaz de analizar, clasificar y prever— y la inteligencia emocional 

—capaz de interpretar intenciones, captar matices, generar confianza y otorgar sentido a la 

experiencia vivida.  

Esta multiplicidad irreducible de experiencias —y esta capacidad de entenderlas desde múltiples 

puntos de vista— nos permite intuir, sentir, imaginar configuraciones que todavía no tienen 

nombre institucional. Podemos percibir contradicciones, detectar sufrimientos, reconocer 

 



Xavier Arque plana 171 

 

injusticias que no caben en ninguna categoría oficial. Podemos ver lo que el sistema no puede ver 

porque no puede reducirlo a reglas explícitas ni a cálculos formales. 

En este sentido, la célebre frase de Pascal —"el corazón tiene razones que la razón no 

entiende”226— ilumina algo fundamental: la inteligencia emocional permite a las personas captar 

dimensiones de la realidad que permanecen invisibles para la racionalidad instrumental de las 

super-instituciones y meta-instituciones. No se trata de irracionalidad, sino de una forma de 

conocimiento distinta, complementaria y, a menudo, más profunda. Es precisamente esta 

capacidad la que nos permite detectar espacios donde las normas institucionales dejan de 

funcionar con claridad, umbrales donde algo nuevo está intentando emerger sin haber sido 

todavía codificado por el sistema. 

Los antropólogos, sociólogos y teóricos sociales contemporáneos han hablado de estos espacios 

intermedios con distintos nombres técnicos: boundaries (fronteras), cleavages (fisuras), 

intersticios, zonas liminares, espacios de liminalidad. En todos los casos se refieren 

fundamentalmente a lugares sociales de tránsito donde las normas institucionales existentes 

dejan de aplicarse con claridad y emergen experimentalmente nuevas formas de relación, 

comunicación, intercambio y construcción de sentido227 

Son precisamente estos espacios ambiguos —las grietas del sistema— los que nos permiten 

entrever hacia dónde se está desplazando realmente una sociedad más allá del discurso oficial de 

sus instituciones. 

​

Las grietas aparecen típicamente cuando una institución ya no logra procesar eficientemente 

ciertos flujos de información, intercambio o relación social, o cuando las personas empiezan a 

generar espontáneamente prácticas, tecnologías o significados que escapan completamente al 

control y la comprensión institucional. Son los primeros indicios empíricos de que la forma actual 

de organizar la vida social está empezando a resquebrajarse estructuralmente. 

227 Turner, Victor (1969). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Aldine Publishing 

226  Blaise Pascal, Pensées (ed. póstuma, 1670), fragmento 277 (numeración Brunschvicg) o 423 (numeración 
Lafuma): "Le cœur a ses raisons que la raison ne connaît point." La traducción habitual al castellano es "El corazón tiene 
razones que la razón no entiende", aunque una traducción más literal sería "El corazón tiene sus razones que la razón 
desconoce por completo". 

 



Xavier Arque plana 172 

 

Las grietas no nos muestran el futuro con claridad fotográfica —eso sería imposible—, pero sí nos 

orientan direccionalmente. Son como las primeras luces tenues de un amanecer que todavía no 

ha roto completamente el horizonte, pero que ya iluminan parcialmente el paisaje. 

Si aprendemos colectivamente a mirar en ellas —sin miedo paralizante al cambio y sin nostalgia 

paralizante del pasado— podremos reconocer antes de tiempo qué instituciones específicas 

están muriendo funcionalmente y qué formas nuevas de cooperación, confianza, intercambio o 

conocimiento están intentando nacer dolorosamente en los márgenes del sistema. 

13.3 Un ejemplo histórico de las grietas 

En el capítulo 7 vimos cómo las transiciones institucionales medievales duraron siglos. Ahora 

volvemos a aquel periodo, pero con otra mirada: no para ver la lentitud del cambio, sino para 

detectar las grietas que anunciaron su llegada.  

Para comprender cómo las grietas institucionales emergen cuando la información comienza a 

circular fuera del control de las instituciones dominantes, resulta especialmente esclarecedor 

volver a la Europa medieval. No porque se trate de un periodo excepcionalmente oscuro o 

atrasado —como a veces se ha caricaturizado—, sino precisamente porque constituye uno de los 

ejemplos históricos más claros de estabilidad prolongada seguida de una crisis lenta, difusa y no 

intencional. 

La transición que se inicia entre los siglos XI y XIII no adopta la forma de una ruptura frontal contra 

el orden establecido. No hay un "asalto" consciente a las instituciones. Lo que observamos es 

algo mucho más sutil y, por ello, más profundo: la aparición progresiva de prácticas, 

sensibilidades y formas de autocomprensión y comportamiento autodinámico228 que ya no 

encajan del todo en el marco institucional vigente, aunque todavía dependan de él para existir. 

Este ejemplo medieval permite ver con especial nitidez cómo, en situaciones de crisis 

institucional, la información no controlada —textos, relatos, saberes, formas de narrarse a uno 

228 El concepto de modo de comportamiento autodinámico no debe confundirse con el concepto de individualismo, 
pues, aunque en Europa ambos conceptos han estado fusionados desde fines del siglo XV, pueden vincularse a origenes 
distintos. Mientras que el concepto de modo de comportamiento autodinámico se centra en interacciones especificas entre 
el cuerpo humano y el entorno social o físico, el concepto de individualismo se refiere a una tendencia del individuo a 
enfatizar su propia significación, anhelos y deseos vis à vis los de otros miembros del grupo. p.102. Harald Kleinschmidt. La 
transformación de ideas y actitudes en el mundo medieval. Ediciones Akal. Madrid 2009 

 
 

 



Xavier Arque plana 173 

 

mismo— comienza a erosionar lentamente el pacto canónico dominante, abriendo fisuras que 

obligarán, con el tiempo, a una transformación estructural. 

13.4.1 La estabilidad medieval: un mundo cerrado 

Tras el colapso de la mayoría de las super-instituciones romanas, Europa occidental entra, a partir 

del siglo VII, en un largo periodo de estabilización. La sociedad es mayoritariamente analfabeta, 

estructurada sobre instituciones orales y micro-instituciones locales, y cohesionada por un Pacto 

Canónico cristiano articulado por la Iglesia católica. 

La fuerza de este pacto no reside en la coerción militar ni en una administración centralizada 

—que la Iglesia no posee—, sino en su capacidad para organizar el sentido, definir los límites del 

mundo legítimo y filtrar cualquier contacto significativo con el exterior. La sociedad cristiana 

medieval se concibe como una gran comunidad moral cerrada, protegida simbólicamente de un 

exterior percibido como caótico, peligroso o directamente demoníaco. 

El sistema funciona porque es estable, y es estable porque minimiza la complejidad. La 

información circula lentamente, de forma ritualizada y bajo supervisión eclesiástica. Es un sistema 

estable. El conocimiento no se acumula: se transmite. La memoria no se archiva: se repite. La 

verdad no se discute: se recuerda. 

Desde el punto de vista antropológico, el pensamiento medieval se caracteriza por una primacía 

casi absoluta del grupo sobre el individuo. La identidad personal no se concibe como algo 

interior, privado o autónomo, sino como una función del lugar ocupado dentro de un orden dado: 

familia, estamento, linaje, comunidad, Iglesia. 

La Cultura Exterior —las normas, los rituales, las jerarquías— no solo regula la vida social, sino 

que define quién es cada cual. Fuera del grupo, el individuo no es nadie. No hay una “vida 

interior” separada del rol social; hay, como mucho, obediencia, culpa o mérito ante Dios229. 

El éxito o el fracaso no se interpretan como resultado de decisiones humanas, sino como signos 

de la voluntad divina. Preguntarse demasiado por las causas puede resultar sospechoso: 

interpretar ya es, potencialmente, dudar. 

229 Colin Morris, The Discovery of the Individual, 1050-1200, University of Toronto Press, 1987. Morris analitza com la noción 
de individuo emerge gradualmente durante este período. 

 



Xavier Arque plana 174 

 

13.4.2 Cuando la información empieza a escapar 

A partir del siglo XI, este equilibrio comienza a tensionarse. No porque el pacto canónico deje de 

ser creído, sino porque el volumen de información, el marco de posibilidades de algunas 

personas empieza a aumentar: crecimiento económico, mejora agrícola, estabilización de rutas, 

contactos con Bizancio y el mundo islámico, recuperación de textos clásicos230. 

La Iglesia intenta controlar este proceso limitando el acceso a los textos, monopolizando la 

interpretación y filtrando la traducción. Pero el problema ya no es solo qué se sabe, sino cómo se 

sabe. La lectura silenciosa, el libro como objeto portátil y privado, la educación escolástica, el 

contacto con los libros de otras culturas introducen una novedad decisiva: la experiencia interior 

del conocimiento y su gestión. Los lectores pueden contrastar sus pensamientos y experiencias 

no sólo con los preceptos religiosos expresados por el clero, sino con los pensamientos y 

experiencias de otras personas y con su manera de organizar ese conocimiento. Por ejemplo, 

aunque ahora pueda parecer trivial, las listas, tablas, fórmulas y recetas se vuelven moneda 

corriente en la Baja Edad Media gracias a la proliferación de los libros. Tales recursos literarios 

profundizan aún más un nuevo tipo de pensamiento, proporcionando formas de clasificar y 

explicar los fenómenos con precisión cada vez mayor231. 

El saber deja de ser exclusivamente público, oral y grupal, y comienza —para algunos— a 

convertirse en un diálogo silencioso entre una conciencia y un texto.  

13.4.3 Roland y Perceval: dos maneras de ser persona 

La transformación de la relación entre individuo y grupo se hace especialmente visible en la 

literatura. El contraste entre La Chanson de Roland (siglo XI) y Perceval ou le Conte du Graal de 

Chrétien de Troyes (finales del siglo XII) ilustra de forma ejemplar este desplazamiento. 

Roland es un héroe plenamente medieval. No tiene vida interior autónoma. Su identidad está 

completamente absorbida por el grupo: el ejército, el linaje, el honor colectivo de los francos y de 

Carlomagno. Roland no reflexiona, encarna. Su valor no reside en quién es, sino en cuánto está 

dispuesto a sacrificarse por el grupo. Incluso su arrogancia solo se evalúa en función de si 

engrandece o no la gloria colectiva. 

231 Jack Goody, The Domestication of the Savage Mind, Cambridge University Press, 1977, p. 37. 

230 Jacques Le Goff, La civilización del Occidente medieval, Paidós, 1999. Proporciona un panorama ampli del renaixement 
cultural dels segles XI-XIII. 

 



Xavier Arque plana 175 

 

Perceval, en cambio, es un héroe en búsqueda. No sabe quién es, ni cuál es su lugar. Su nobleza 

no depende exclusivamente del reconocimiento externo, sino de una condición interior que debe 

descubrir y educar. El relato de Perceval no es una epopeya pública, sino un itinerario iniciático, 

un proceso de aprendizaje interior que solo adquiere sentido cuando el protagonista reflexiona 

sobre sus errores, silencios y decisiones. 

Roland muere por el grupo sin preguntarse por qué. Perceval vive preguntándose cómo debe vivir 

para pertenecer al grupo sin dejar de ser él mismo. 

Chrétien de Troyes no es un caso único. Estos cambios los podemos empezar a detectar en una 

línea que sobrevive en los goliardos, pasa por las obras líricas en latín de religiosos como 

Gottschalk d'Orbais232 o Notger el Tartamudo233 y florece en algunos trovadores, en libros civiles 

como el Domesday encargado por Guillermo I, el redescubrimiento por parte de Irnerio del 

Digesto234 de Justiniano y el derecho romano, en las iniciativas de algunos obispos para fundar 

nuevas escuelas catedralicias, o en iniciativas individuales como las del monje Pierre Abélard235, 

para culminar todo este hilo histórico en la figura de Marie de France, coetánea de Chrétien de 

Troyes y, en mi opinión, la primera mujer moderna de Europa236 

Como explica Norbert Elias: "El cambio puesto de manifiesto en la literatura no fue, simplemente 

un cambio limitado a la literatura. La particular sensibilidad de los escritores permitió que, como 

tropas avanzadas de la sociedad, por decirlo así, percibieran y dieran forma a cambios que se 

operaban en el ámbito más amplio de las sociedades a las que pertenecían, en la convivencia 

misma de las personas. De no haber sido así, no habrían encontrado lectores que les 

comprendieran y apreciaran. Estas formas literarias son, de hecho, índice de la lenta ascensión 

236 June Hall McCash, ed., The Cultural Patronage of Medieval Women, University of Georgia Press, 1996. Marie de 
France representa un caso excepcional de veu femenina culta i autònoma en el segle XII. 

235 Pierre Abélard fue clave por introducir el uso sistemático de la razón crítica, defendiendo que comprender 
precede a creer y situando la intención del sujeto en el centro del juicio moral. 

234 El Digesto —compilación sistemática del derecho romano clásico ordenada en el siglo VI por el emperador 
Justiniano— había permanecido durante siglos en un estado de semi olvido en Europa occidental. Irnerio, no solo recuperó el 
texto, sino que introdujo una nueva manera de leerlo. En lugar de tratarlo como una mera recopilación de normas antiguas, lo 
abordó como un sistema racional coherente, susceptible de ser estudiado, interpretado y enseñado. 

233 Notker el Tartamudo introduce una fisura complementaria a la de Gottschalk al desplazar el saber desde la 
autoridad doctrinal pura hacia la experiencia, la memoria y la forma, mostrando que el conocimiento necesita mediaciones 
humanas —narrativas y emocionales— para ser efectivo en la comunidad. 

232 Gottschalk de Orbais defendía una doble predestinación radical que, al ser lógicamente coherente, 
desestabilizaba el papel mediador de la Iglesia y el equilibrio entre doctrina, autoridad y cohesión social. 

 



Xavier Arque plana 176 

 

hacia un nuevo plano de conciencia que se observa en una serie de sociedades"237. 

13.4.4 El pensamiento emergente: interioridad, relación y fisuras 

Este nuevo modo de ser no niega al grupo, pero lo reconfigura. La pertenencia deja de ser 

automática y pasa a ser relacional. El individuo comienza a verse como alguien que aporta algo 

propio —una sensibilidad, un talento, una experiencia— y que debe negociar su lugar dentro del 

conjunto. 

No estamos aún ante el individuo moderno, autónomo y secular. No hay derechos subjetivos ni 

libertad de conciencia en sentido pleno. Pero sí aparecen fisuras: sujetos que se perciben como 

algo más que una función del estamento, y que empiezan a experimentar la interioridad como un 

espacio significativo. 

Estas figuras —poetas, trovadores, juristas, intelectuales, clérigos inquietos— no destruyen el 

sistema. Lo tensionan al ampliar el marco de posibilidades de otras personas. Introducen 

información nueva que el marco canónico intenta absorber, reinterpretar o neutralizar. Durante 

siglos lo consigue. Pero cada intento de contención deja pequeñas grietas. 

13.4.5 Las fisuras como antesala del cambio institucional 

A comienzos del segundo milenio, nada parece haber cambiado de forma radical. Las 

instituciones siguen en pie, la fe es hegemónica, el orden social se mantiene. Sin embargo, el 

sistema ha entrado en una fase nueva: la fase de las fisuras. 

La información circula más rápido, el conocimiento se acumula, la cultura interior de las personas 

gana peso, y las instituciones ya no pueden procesar todos los efectos de aquello que ellas 

mismas han contribuido a generar. La crisis institucional no surge de un ataque externo, sino de 

una sobrecarga interna de complejidad. 

Las fisuras no muestran todavía el futuro, pero lo anuncian. Son el lugar donde el sistema 

empieza a fallar en silencio. Y es precisamente ahí —en esos márgenes ambiguos donde 

conviven lo viejo y lo nuevo— donde se gestan las transformaciones que, siglos más tarde, darán 

lugar a un nuevo marco institucional y a una nueva manera de ser persona. 

237 Norbert Elias, El proceso de la civilización: Investigaciones sociogenéticas y psicogenéticas, Fondo de Cultura 
Económica, 1987, p. 451. 

 



Xavier Arque plana 177 

 

13.5 Las grietas del presente: experimentos liminares de un mundo nuevo 

Hoy, en nuestro momento histórico específico, las grietas estructurales se manifiestan 

visiblemente en todos los niveles del entramado institucional. Las meta-instituciones tradicionales 

—mercados regulados, estados soberanos, sistemas financieros centralizados, partidos políticos 

de masas, corporaciones empresariales o mediáticas— se ven constantemente desbordadas por 

flujos de información, innovación tecnológica y acción social que escapan completamente a sus 

estructuras de control y comprensión.  

Estas grietas no son meros accidentes: son espacios liminares, zonas de transición donde la 

sociedad experimenta, casi a ciegas, nuevas formas de coordinación y de sentido. 

Veamos algunos ejemplos concretos y cotidianos de estas grietas contemporáneas: 

●​ Economía descentralizada: cuando dos personas deciden hacer un bypass completo al 

sistema financiero tradicional y utilizan una criptomoneda como Bitcoin o Ethereum para 

intercambiar valor sin intermediarios bancarios ni supervisión estatal, actúan fuera del 

marco de control monetario de los Estados-nación y los bancos centrales. 

●​ Legitimación jurídica alternativa: cuando particulares registran un contrato mediante 

tecnología blockchain, sin pasar por notarios ni registros de propiedad estatales, están 

creando una forma paralela de legitimación jurídica. 

●​ Asesoramiento sin intermediarios: cuando los ciudadanos, en lugar de acudir a 

funcionarios o abogados, recurren cada vez más a agentes conversacionales de 

inteligencia artificial —ChatGPT, Claude, Gemini— para resolver dudas administrativas, 

legales o técnicas, sustituyen parte del saber institucional profesional por una inteligencia 

distribuida y accesible. 

●​ Poder simbólico descentralizado: cuando los grandes medios tradicionales, apoyados 

por los Estados-nación, intentan imponer una narrativa global homogénea pero son 

sistemáticamente superados en alcance e influencia por creadores independientes en 

redes sociales o plataformas descentralizadas, asistimos a un desplazamiento tectónico 

del poder simbólico tradicional. 

●​ Gobernanza post-institucional: cuando comunidades enteras se organizan mediante 

DAOs (Organizaciones Autónomas Descentralizadas) que toman decisiones colectivas a 

través de votaciones en blockchain, sin necesidad de jerarquías ni líderes, están 

ensayando nuevas formas de gobierno cooperativo sin estructura institucional fija. 

 



Xavier Arque plana 178 

 

●​ Educación fuera del marco institucional: cuando millones de jóvenes aprenden 

programación, arte o historia en plataformas abiertas como YouTube, Coursera, o Khan 

Academy, o a través de comunidades autoorganizadas, se produce una grieta en la 

autoridad del sistema educativo formal, que pierde su monopolio sobre la validación del 

conocimiento. 

●​ Salud y ciencia ciudadana: cuando pacientes comparten diagnósticos y tratamientos en 

foros o redes de biohacking y medicina comunitaria, o utilizan sensores personales y datos 

abiertos para autogestionar su salud, están desplazando parte del poder médico y 

farmacéutico hacia una esfera de autogestión civil. 

●​ Cultura y propiedad intelectual: cuando la inteligencia artificial genera obras literarias, 

visuales o musicales sin autor humano claro, las instituciones de derechos de autor y los 

marcos legales de la creatividad quedan en entredicho. 

●​ Movimientos sociales líquidos: cuando protestas globales como #MeToo, Fridays for 

Future o Black Lives Matter se articulan sin líderes fijos ni estructuras jerárquicas, solo a 

través de hashtags y afectos compartidos, emergen formas espontáneas de movilización 

imposibles de canalizar por los partidos o sindicatos tradicionales. 

En todos estos casos, las instituciones tradicionales se enfrentan a una misma paradoja: los 

ciudadanos ya no esperan pacientemente a que las instituciones actúen por ellos ni les otorguen 

permiso para hacerlo. Crean directamente sus propias soluciones, aprovechando los vacíos 

legales y tecnológicos. 

Cada bypass institucional exitoso es una grieta donde se experimenta prácticamente el futuro, 

donde un nuevo sistema se prueba a sí mismo desde sus márgenes. Y es precisamente ahí —en 

esos márgenes ambiguos donde conviven lo viejo y lo nuevo-, que al igual que en la época 

medieval se están gestando las transformaciones que darán lugar a un nuevo marco institucional 

y a una nueva manera de ser persona. 

 

Y en cierta manera, al igual que en la época medieval, la reacción institucional, en general, vuelve 

a ser absorber recursos, restringir alternativas y reutilizar en beneficio propio lo que pueda. Es 

decir, ante estas pérdidas progresivas de control y legitimidad, la reacción de las 

meta-instituciones  suele ser predeciblemente triple: 

 



Xavier Arque plana 179 

 

Primero, absorber cantidades crecientes de recursos —presupuestarios, legislativos, policiales— 

para intentar mantener su función tradicional incluso cuando esta ya no responde a necesidades 

reales. Se excusa la propia inutilidad de la institución con la excusa de que el problema es que le 

faltan recursos. Como advirtió Joseph Tainter en su teoría del colapso, las instituciones en declive 

histórico tienden a consumir cantidades exponencialmente crecientes de recursos solo para 

mantener su función básica, acelerando así paradójicamente su propio colapso al agotar la 

capacidad de la sociedad para sostenerlas238 

Segundo, legislar agresivamente para restringir, dificultar o incluso criminalizar el uso de las 

nuevas herramientas o conocimientos que las desafían: regular las criptomonedas, limitar la 

inteligencia artificial, controlar las redes sociales, imponer trazabilidad obligatoria a las 

transacciones digitales, restringir la encriptación o vigilar las comunicaciones privadas.  

Tercero, absorber lo que no pueden controlar. Paradójicamente, las nuevas herramientas 

tecnológicas que actualmente desafían al viejo sistema institucional —criptomonedas, inteligencia 

artificial, plataformas digitales— corren a su vez el grave riesgo de convertirse simplemente en 

nuevas formas de control corporativo o algorítmico aún más opacas e incontrolables que las 

anteriores. 

Aunque cada intento de las meta-instituciones por conservar el poder mediante la restricción y la 

represión no frena la transformación: la acelera. Lo que el sistema considera “amenazas” —las 

grietas— son, en realidad, las válvulas de escape de una sociedad que ya no cabe dentro de su 

arquitectura institucional.​

 Como en otros momentos de la historia, el exceso de complejidad y la rigidez de las normas 

convierten el éxito del pasado en el obstáculo del presente. 

La sociedad está, una vez más, reinventando sus formas de confianza, coordinación y legitimidad 

desde abajo. Al igual que en el ejemplo de la época medieval hemos visto que no se cuestionan 

los pilares de la sociedad y su pacto canónico, ahora tampoco se cuestionan abiertamente los 

pilares de la actual sociedad: democracia, libertad, privacidad, estados nación, derechos 

humanos, intimidad, economía de mercado. Simplemente se está experimentando en sus límites. ​

 Y en esas grietas —esos intersticios donde lo viejo aún no ha muerto y lo nuevo todavía no ha 

nacido— se están gestando los prototipos del mundo que vendrá. 

238 Joseph Tainter (1988). The Collapse of Complex Societies. Cambridge University Press. Tainter documenta cómo 
las instituciones en declive consumen crecientes recursos para mantener su función, acelerando el colapso sistémico. 

 



Xavier Arque plana 180 

 

13.6 El valor de mirar en los bordes: las periferias como antenas del futuro 

El patrón histórico se repite con notable consistencia. Por ejemplo, mucho antes de que la 

Reforma protestante del siglo XVI rompiera definitivamente la unidad del cristianismo occidental, 

la Iglesia católica medieval se había vuelto estructuralmente incapaz de canalizar adecuadamente 

la experiencia religiosa viva y directa de los creyentes ordinarios. 

Pero esa experiencia espiritual intensa no desapareció simplemente: se desplazó progresivamente 

hacia formas alternativas que actuaban fuera del marco clerical oficial: devociones populares 

heterodoxas, peregrinajes masivos no autorizados, veneración de reliquias locales, cofradías 

laicas autogestionadas, movimientos místicos marginales. La jerarquía eclesiástica institucional 

interpretó sistemáticamente esas prácticas emergentes como desviaciones heréticas peligrosas 

que debían suprimirse, cuando en realidad eran formas embrionarias de una religiosidad futura 

que eventualmente cristalizaría en el protestantismo y la contra-reforma y transformaría Europa239.  

Del mismo modo, los nuevos fenómenos sociales que nacen hoy en los márgenes del sistema 

institucional establecido —redes descentralizadas de intercambio, comunidades digitales 

autogestionadas, movimientos culturales espontáneos sin liderazgo formal, formas 

experimentales de gobernanza— son experimentos liminares de una sociedad que intenta 

reorganizar sus vínculos de confianza fuera del marco agotado de las meta-instituciones 

tradicionales. 

Por eso, el reto intelectual y práctico fundamental no es predecir con exactitud el futuro —una 

tarea epistemológicamente imposible desde dentro del sistema actual—, sino aprender 

colectivamente a observar con atención los bordes, esos lugares sociales y tecnológicos donde la 

estructura institucional comienza a vibrar, deformarse y resquebrajarse, para intentar prepararse 

para el cambio. 

Como recordaba el sociólogo francés Edgar Morin, "la complejidad real de los sistemas humanos 

no se entiende observando sus centros estables y visibles, sino observando sus márgenes 

inestables e invisibles”240 

240 Morin, El método. El conocimiento del conocimiento, 1986 

239 Eamon Duffy (1992). The Stripping of the Altars: Traditional Religion in England 1400-1580. Yale University Press. 
Duffy analiza cómo la religiosidad popular pre-Reforma creó formas alternativas de práctica religiosa cuando las instituciones 
eclesiásticas oficiales ya no satisfacían necesidades espirituales. 

 



Xavier Arque plana 181 

 

Solo allí, en el contacto tenso y creativo entre lo establecido y lo emergente, entre lo estable y lo 

incierto, entre lo institucionalizado y lo experimental, puede observarse empíricamente cómo el 

mundo comienza a reinventarse antes de que el cambio sea oficialmente reconocido. 

Las grietas son, en este sentido profundo, antenas sensibles del futuro. No anuncian lo que 

vendrá con precisión profética, pero permiten intuir razonablemente la dirección probable del 

cambio civilizatorio. Y si aprendemos colectivamente a leerlas e interpretarlas —sin miedo 

paralizante, sin nostalgia reaccionaria, sin voluntarismo ingenuo—, tal vez podamos anticipar y 

co-crear conscientemente las instituciones que están por nacer, antes de que el viejo sistema 

colapse caóticamente del todo. 

La pregunta que debemos hacernos entonces no es "¿cómo salvamos las instituciones 

actuales?", sino "¿qué tipo de instituciones o herramientas necesitamos construir que puedan 

gestionar la complejidad sin destruir la humanidad?" 

 

13.7 Características emergentes 

Tras analizar las grietas del presente —esas fisuras donde el orden institucional muestra su 

agotamiento estructural—, llega el momento crucial de preguntarnos , aunque solo sea como 

conjeturas, qué está emergiendo exactamente en su lugar. ¿Qué formas sociales, qué tipos de 

vínculo, qué modalidades de coordinación están naciendo en los intersticios del sistema?  

Lo que distingue radicalmente esta etapa histórica de todas las transiciones anteriores es 

que, por primera vez en la evolución humana, la innovación social y la innovación tecnológica 

avanzan simultáneamente al mismo ritmo vertiginoso, y lo hacen convergiendo en un terreno 

común: la interconexión directa entre personas que trasciende las mediaciones institucionales 

tradicionales. 

El amplio periodo de transición que anteriormente hemos comentado ahora parece 

reducirse de siglos a años. Las herramientas tecnológicas que durante siglos solo servían para 

comunicar información o registrar transacciones de manera pasiva se están transformando 

aceleradamente en entidades activas, en mediadores inteligentes que aprenden de las 

interacciones, interpretan contextos y responden adaptativamente. Ya no son simples 

instrumentos inertes que usamos: son casi agentes con los que interactuamos. 

 



Xavier Arque plana 182 

 

Surgen así lo que podríamos llamar características emergentes de una sociedad 

radicalmente nueva: una que intenta —no sabemos aún si con éxito— equilibrar la inmensa 

potencia racional de las instituciones con la imprescindible sensibilidad emocional de las 

personas. Una sociedad que busca recuperar la escala humana sin renunciar a la capacidad de 

coordinación compleja. 

13.8 El problema fundamental: conocimiento racional sin inteligencia emocional 

Retomemos brevemente los fundamentos. Las personas somos seres profundamente sociales 

por naturaleza evolutiva, y como tales, necesitamos vivir en grupo para sobrevivir y florecer. Vivir 

en sociedad de manera estable requiere confianza mutua, y esa confianza nace 

fundamentalmente del conocimiento mutuo entre las personas que conviven: saber quién es el 

otro, qué valora, cómo reaccionará. 

Sin embargo, conocer verdaderamente a los demás no es tarea sencilla ni directa: la mente 

humana es difusa, cambiante, contradictoria, opaca incluso para uno mismo. Afortunadamente, 

disponemos de dos grandes herramientas cognitivas complementarias para aproximarnos a ese 

conocimiento del otro: la inteligencia racional (que analiza, categoriza, predice mediante lógica) y 

la inteligencia emocional (que empatiza, intuye, comprende mediante resonancia afectiva). 

Hemos visto también a lo largo de este análisis que nuestras capacidades individuales 

para gestionar grupos relativamente grandes son severamente limitadas por nuestras 

restricciones cognitivas. El número de Dunbar sugiere que solo podemos mantener relaciones 

significativas con aproximadamente 150 personas241 y aunque ahora se cuestione esta cifra, es 

obvio que gestionar via relación directa de conocimiento personal, grupos de centenares de 

personas es prácticamente imposible. Para superar esta limitación natural, hemos amplificado una 

habilidad innata que tenemos: la capacidad de crear micro-instituciones, rutinas y roles que nos 

permiten coordinarnos con miles o millones de desconocidos. 

241 El número de Dunbar, propuesto por el antropólogo británico Robin Dunbar ( Dunbar, R. I. M. (1992). Neocortex 
size as a constraint on group size in primates. Journal of Human Evolution, 22(6), 469–493.), es una estimación del límite 
cognitivo del ser humano para mantener relaciones sociales estables, situado alrededor de 150 personas(¹). Según su 
hipótesis, este límite deriva del tamaño del neocórtex y se observa también en otras especies sociales de primates. Sin 
embargo, investigaciones más recientes han cuestionado la validez empírica de este número. Un estudio de Russell A. Hill y 
Andrew M. S. Dunbar (Hill, R. A., & Dunbar, R. I. M. (2017). Social network size in humans. Human Nature, 28(1), 56–74.) 
reconoció que el tamaño real del grupo puede variar ampliamente según el contexto cultural y tecnológico, y en 2021 un 
análisis de Lindenfors, Wartel y Lind (Lindenfors, P., Wartel, A., & Lind, J. (2021). No evidence for a fixed Dunbar number in 
humans. Biology Letters, 17(9): 20210158.) concluyó que no hay evidencia sólida que respalde un número fijo, sugiriendo que 
la capacidad social humana es más flexible y contextual de lo que se pensaba. 

 

 



Xavier Arque plana 183 

 

Pero aquí reside el problema estructural que hemos analizado extensamente: estas 

instituciones solo pueden ayudarnos utilizando el conocimiento racional y/o instrumental. Carecen 

completamente de inteligencia emocional y, por lo tanto, hay una dimensión fundamental de 

cómo son realmente las personas —sus motivaciones profundas, sus valores vividos, sus 

necesidades emocionales— que las instituciones apenas pueden conocer o simplemente ignoran 

sistemáticamente. 

A medida que nuestra civilización ha delegado progresivamente más y más funciones 

vitales en instituciones cada vez más abstractas, hemos construido una sociedad 

extraordinariamente eficaz en la gestión racional de recursos y procedimientos… pero 

profundamente desequilibrada, casi patológicamente carente, en su dimensión emocional y 

empática. Una sociedad que sabe administrar con precisión, calcular con exactitud y legislar 

exhaustivamente, pero que ha olvidado cómo sentir colectivamente, cómo reconocer al otro 

como sujeto de dignidad y no solo como objeto de gestión. 

Por eso, el siguiente paso evolutivo de nuestra organización social no puede limitarse 

simplemente a hacer instituciones más eficientes computacionalmente o más veloces 

procedimentalmente: necesitamos urgentemente nuevas formas de vínculo social capaces de 

restaurar la empatía en la esfera pública sin renunciar a la capacidad de coordinación a gran 

escala. 

La pregunta fundamental que se abre es: ¿seremos capaces de construir instituciones que 

sientan, que incorporen de alguna manera la inteligencia emocional? ¿O al menos desarrollar 

herramientas tecnológicas que nos permitan ampliar nuestra propia inteligencia emocional 

colectiva hasta un nivel equiparable al inmenso poder racional de las estructuras institucionales 

existentes? 

13.9 Detectando lo emergente 

La primera señal llegó como un rumor en los terminales de Bloomberg. Algo extraño estaba 

ocurriendo con las acciones de GameStop, una cadena de tiendas físicas que todos en Wall 

Street daban por muerta desde hacía años. Los grandes fondos bajistas —hedge funds 

acostumbrados a moldear el mercado a voluntad— estaban tranquilos: llevaban meses 

apostando millones a que la acción seguiría cayendo. El guión era conocido, controlado, casi 

rutinario. 

 



Xavier Arque plana 184 

 

Pero en cuestión de días, ese orden quedó hecho añicos. 

Mientras los analistas buscaban explicaciones en los informes trimestrales, en un foro 

aparentemente caótico de Reddit —r/WallStreetBets— miles de usuarios anónimos compartían 

memes, análisis improvisados y un objetivo común: comprar acciones de GameStop no por 

razones económicas convencionales, sino como un acto colectivo de rebelión contra los fondos 

especuladores. Lo que parecía una broma se convirtió en una estrategia sofisticada, coordinada 

sin líderes, sin asambleas y sin instituciones: una multitud digital, dispersa globalmente, actuando 

como un solo actor. 

En cuestión de horas, el precio se disparó con una violencia que ningún modelo institucional 

había previsto. Los hedge funds que habían apostado a la caída de la acción empezaron a sufrir 

pérdidas de cientos —después miles— de millones. Sus algoritmos, calibrados para detectar 

patrones dentro del universo institucional, eran incapaces de procesar este nuevo animal social: 

una constelación de individuos conectados emocionalmente, no racionalmente; movidos por 

identidad, humor, resentimiento y juego, no por análisis fundamental. 

“Esto no puede estar pasando”, repetían analistas en directo en CNBC. Pero estaba pasando. Y 

no lo estaba provocando ningún gran banco, ni un fondo soberano, ni una meta-institución del 

mercado global. Era una turba líquida y anónima de usuarios armados con apps de inversión, 

humor absurdo y una inteligencia colectiva que escapaba por completo al marco regulatorio 

existente y provocó pérdidas de cientos de millones de euros a algunos grandes especuladores 

de la bolsa. 

Lo que sucedió con GameStop no fue solo una anomalía del mercado: fue una grieta. Una 

ventana a un nuevo tipo de coordinación social que opera más allá del radar institucional, fuera de 

los mecanismos de legitimación tradicionales, y que es capaz —cuando encuentra un objetivo 

compartido— de mover montañas de información, capital y capacidad de acción. 

 



Xavier Arque plana 185 

 

Y lo más inquietante para las meta-instituciones financieras es que GameStop fue solo la primera 

señal visible242. Desde entonces, episodios similares han surgido en criptomonedas, campañas 

virales, boicots distribuidos, movimientos políticos espontáneos o colectas masivas en cuestión 

de horas. Cada uno de ellos revela un mismo patrón histórico: en las fisuras del sistema, las 

personas están redescubriendo su capacidad de coordinarse sin pedir permiso. 

Si observamos con atención etnográfica estas fisuras del sistema institucional actual —esos 

espacios liminares donde las normas tradicionales ya no se aplican—, podemos detectar ya los 

primeros signos prometedores de este cambio civilizatorio. Aunque ciertamente todavía no hemos 

logrado crear instituciones genuinamente empáticas (quizás eso sea una contradicción en 

términos), sí que están emergiendo aceleradamente herramientas tecnológicas que amplían 

significativamente nuestra capacidad de relación directa, sin necesidad de pasar por los filtros 

opacificadores y homogeneizadores de las instituciones tradicionales. 

Las redes sociales digitales, las plataformas de intercambio y valoración peer-to-peer, las 

criptomonedas descentralizadas, la tecnología blockchain, los grupos de afinidad online, las 

comunidades de código abierto y, más recientemente y con un potencial aún por explorar, las 

inteligencias artificiales conversacionales (ChatGPT, Claude, Gemini, Llama, entre muchas otras) 

están funcionando operativamente como instrumentos de conexión directa entre personas que 

buscan cooperar horizontalmente, compartir conocimiento sin mediaciones extractivas, o crear 

valor de forma descentralizada sin jerarquías rígidas. 

Estas herramientas diversas representan lo que el académico Yochai Benkler denominó 

brillantemente "la riqueza de las redes": nuevas formas de producción social que no dependen de 

jerarquías institucionales tradicionales ni de mecanismos de mercado convencionales, sino de la 

cooperación voluntaria y el conocimiento compartido en entornos de reciprocidad generalizada243. 

243 Yochai Benkler (2006). The Wealth of Networks. Yale University Press. Benkler argumenta que las tecnologías de red permiten 
formas de producción social que no dependen de jerarquías institucionales tradicionales. 

242 Sobre el caso GameStop y su relevancia institucional pueden consultarse: 

– The GameStop Short Squeeze (Journal of Behavioral Finance, 2021); 

– Nathaniel Popper, “How Reddit Traders Took On Wall Street”, The New York Times, 29/01/2021; 

– Gillian Tett, “The GameStop story is about more than markets”, Financial Times, 2021; 

– Sebastian Mallaby, The Power Law (Penguin, 2022), cap. 12; 

– Ben Mezrich, The Antisocial Network (HarperCollins, 2021). 

 



Xavier Arque plana 186 

 

Del mismo modo, Clay Shirky mostró empíricamente cómo estas redes tecnológicas permiten "la 

coordinación masiva sin organizaciones": miles o millones de personas pueden organizarse 

espontáneamente, compartir conocimiento especializado y actuar colectivamente de manera 

eficaz sin necesidad de una institución central que las coordine, controle o legitime244. 

Ejemplos concretos y cotidianos de estas nuevas formas de organización social  

post-institucional abundan a nuestro alrededor: 

●​ Los entornos de creación colectiva de conocimiento como Wikipedia, Stack Overflow, 

GitHub, arXiv o los foros especializados, donde el conocimiento se genera, valida y 

actualiza de manera genuinamente colaborativa sin una autoridad central que decida qué 

es verdadero o valioso. La calidad emerge de la revisión por pares distribuida, no de la 

certificación institucional. 

●​ Las comunidades de código abierto (Linux, Python, Mozilla, etc.) que funcionan como 

ecosistemas socio-técnicos autoorganizados basados en reputación técnica, confianza 

construida mediante contribuciones verificables, y reciprocidad a largo plazo. Son 

instituciones extremadamente eficaces pero sin estructura jerárquica formal. 

●​ Los sistemas de reputación digital distribuida y las valoraciones en plataformas de 

intercambio (Uber, Airbnb, TripAdvisor, Google Reviews, eBay) que intentan —con éxito 

variable— sustituir la confianza interpersonal tradicional basada en conocimiento directo 

por métricas públicas y verificables de fiabilidad. Se intenta que la reputación se construya 

transacción a transacción de manera transparente. 

●​ Las redes de apoyo mutuo online y los foros terapéuticos comunitarios (grupos de Reddit, 

Discord, foros de salud mental) que actúan como nuevas formas de cuidado emocional y 

soporte psicológico completamente fuera de los marcos institucionales clásicos de la 

medicina o el trabajo social. La ayuda fluye horizontalmente entre personas con 

experiencias compartidas. 

●​ Las iniciativas de ciencia ciudadana donde aficionados colaboran con investigadores 

profesionales en proyectos científicos reales (Galaxy Zoo, Foldit, iNaturalist), difuminando 

las fronteras entre expertos institucionales y público general. 

244  Clay Shirky (2008). Here Comes Everybody: The Power of Organizing Without Organizations. Penguin. Shirky explora cómo las 
herramientas digitales permiten coordinación masiva sin estructuras institucionales formales. 

 

 



Xavier Arque plana 187 

 

●​ Los sistemas de financiación colectiva (crowdfunding, Kickstarter, Patreon) que permiten a 

creadores obtener recursos directamente de sus comunidades sin pasar por instituciones 

financieras o culturales tradicionales como bancos, editoriales o productoras. 

Todas estas experiencias diversas comparten un principio común fundamental: la confianza 

vuelve a generarse directamente entre personas, no entre instituciones ni a través de 

instituciones. Son herramientas o entornos socio-técnicos diseñados para facilitar el 

conocimiento mutuo entre personas, vinculadas para potenciar colectivamente sus capacidades 

individuales, pero sin secuestrar, filtrar, pacificar o monopolizar el conocimiento que se comparte. 

Es decir, facilitan a las personas la gestión en sociedad sin tener que pasar necesariamente por 

una institución intermediaria que captura y gestiona parte del conocimiento o del valor generado 

quedándose con una porción sustancial como precio de la mediación. 

Y como guinda prometedora, pero inquietante a todos estos nuevos entornos de coordinación 

post-institucional, nos encontramos con las inteligencias artificiales conversacionales que facilitan 

aún más exponencialmente la creatividad individual, la participación colaborativa y el acceso al 

conocimiento en todos estos entornos, actuando como asistentes personalizados que amplifican 

las capacidades cognitivas de cada persona. 

13.10 De la opacidad institucional a la visibilidad algorítmica 

A diferencia de las super- y meta-instituciones, cuyo poder radica fundamentalmente en el control 

monopolístico de la información (saber lo que otros no saben, decidir quién accede a qué 

conocimiento), las herramientas emergentes se legitiman precisamente por su transparencia: 

permiten ver las relaciones sociales, las reputaciones construidas y las interacciones en tiempo 

real de manera pública y verificable. 

En lugar de reducir sistemáticamente las personas a categorías administrativas homogéneas o 

roles funcionales intercambiables, estas nuevas plataformas fomentan (al menos en teoría) la 

expresión individual diversa y la interacción directa personalizada entre personas con identidades 

complejas. 

Como observa agudamente el sociólogo Manuel Castells, estamos asistiendo a una transición 

histórica desde un orden jerárquico tradicional basado en la obediencia a la autoridad hacia un 

"orden en red" basado en la comunicación horizontal y el intercambio de información entre nodos 

 



Xavier Arque plana 188 

 

relativamente autónomos245. Este cambio civilizatorio implica una inversión completa del principio 

institucional clásico: el éxito de una organización ya no se mide por su capacidad de controlar, 

ocultar o monopolizar información estratégica, sino por su capacidad de maximizar el 

conocimiento compartido abiertamente para que las personas conectadas se autoorganicen 

espontáneamente y generen valor colectivo que beneficia a todos. 

El éxito organizativo no depende de dominar información escasa, sino de facilitar la circulación 

abundante de conocimiento para que la red emergente sume exponencialmente más que la 

simple adición de las partes aisladas. Es el principio de la inteligencia colectiva distribuida. 

Y aunque este cambio parece prometer esperanzadoramente un renacimiento del vínculo humano 

directo y la confianza interpersonal a escala global, la historia de la tecnología nos recuerda 

constantemente que todo nuevo medio técnico puede ser también —y frecuentemente es— un 

nuevo medio de control y dominación aún más sofisticado e invisible que los anteriores. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

245 Manuel Castells (1996). The Rise of the Network Society. Blackwell. 

 



Xavier Arque plana 189 

 

14-Instituciones-Agente: ¿prótesis inteligentes o nueva 

dependencia? 

Una simbiosis prometedora pero ambigua 

Estas nuevas herramientas tecnológicas —a las que podemos denominar tentativamente 

Instituciones-Agente para distinguirlas tanto de las instituciones tradicionales como de los meros 

instrumentos pasivos— parecen funcionar de manera cualitativamente diferente: más como 

extensiones simbióticas de las capacidades humanas (prótesis cognitivas y sociales) que como 

entidades autónomas jerárquicas que nos dominan desde arriba. 

Están siendo diseñadas explícitamente —al menos en su retórica— para aprender 

adaptativamente de cada interacción, ajustarse a contextos específicos y responder de manera 

cada vez más "humana" o "natural", evolucionando junto a las personas y no por encima de ellas 

como hacían las instituciones tradicionales. No son instituciones, son herramientas que se 

amoldan a nosotros tanto como nosotros nos amoldamos a ellas. 

Aunque debemos reconocer honestamente que, por ahora, su capacidad real de establecer una 

relación en tiempo real genuinamente simbiótica y personalizada con cada persona es todavía 

muy limitada y problemática. La personalización actual es mayormente superficial. 

Si estas Instituciones-Agente lograran cumplir genuinamente esa promesa tecnológica y social 

—y es un "si" enorme—, podrían convertirse efectivamente en los nuevos superpoderes del 

individuo: entidades socio-técnicas extraordinariamente complejas en su funcionamiento interno 

pero flexibles y adaptables en su comportamiento externo, capaces de evolucionar 

continuamente junto a nosotros respondiendo a nuestras necesidades cambiantes. 

En ese escenario optimista, conceptos que hoy nos parecen fundamentalmente contradictorios 

—como complejidad y estabilidad, crecimiento y sostenibilidad, automatización y humanidad, 

eficiencia y empatía— podrían finalmente reconciliarse productivamente, como sugiere el teórico 

de sistemas complejos John Holland en su investigación sobre cómo la adaptación inteligente 

construye orden emergente desde la aparente complejidad caótica246. 

246 John Holland (1995). Hidden Order: How Adaptation Builds Complexity. Addison-Wesley. Holland estudia cómo 
sistemas complejos pueden ser simultáneamente estables y adaptativos mediante mecanismos de aprendizaje. 

 



Xavier Arque plana 190 

 

Sin embargo, toda promesa de reconciliación sistémica exige una cautela fundamental: la historia 

de las instituciones muestra que los lenguajes de adaptación, eficiencia y progreso han sido 

recurrentemente utilizados para legitimar nuevas formas de concentración de poder. 

Precisamente porque estas entidades se presentan como flexibles, inteligentes y alineadas con el 

individuo, resulta imprescindible preguntarse si su complejidad adaptativa opera realmente al 

servicio de las personas o si, por el contrario, constituye una nueva capa de invisibilidad 

institucional. 

Quizás, estas nuevas Instituciones-Agente son simplemente herramientas de las 

meta-instituciones de nueva generación disfrazadas inteligentemente con un lenguaje seductor de 

transparencia, empoderamiento y horizontalidad, pero que operan fundamentalmente con la 

misma lógica extractiva y controladora de siempre, solo que de manera más opaca e 

indetectable. 

Las plataformas actuales que se presentan discursivamente como "horizontales", "democráticas" 

y "empoderadoras" —redes sociales comerciales, economías de plataforma tipo Uber o Airbnb, 

criptomonedas controladas por ballenas, e incluso los agentes de inteligencia artificial 

propietarios— muestran patrones de comportamiento inquietantemente familiares cuando los 

analizamos con rigor: concentración extrema de poder económico y decisional en muy pocas 

manos corporativas, opacidad algorítmica radical sobre cómo funcionan realmente, extracción 

masiva y sistemática de datos personales sin consentimiento informado real, y manipulación 

sofisticada del comportamiento mediante diseño adictivo. 

 Como advierte con contundencia la académica Shoshana Zuboff en su análisis del "capitalismo 

de vigilancia", las plataformas tecnológicas siempre pueden convertir astutamente la promesa 

retórica de libertad individual y transparencia social en un sofisticado sistema de predicción 

comportamental y control social aún más efectivo que cualquier institución tradicional 

precisamente porque es invisible y se presenta como empoderamiento247.  

Así, las Instituciones-Agente podrían revelarse finalmente como tanto prótesis genuinas que 

amplifican nuestra humanidad como nuevas jaulas invisibles que nos atrapan de manera más 

efectiva precisamente porque son cómodas, personalizadas y se presentan como opciones libres. 

247 Shoshana Zuboff (2019). The Age of Surveillance Capitalism. PublicAffairs. Zuboff documenta cómo las 
plataformas digitales que prometen transparencia y empoderamiento operan mediante extracción y control masivo de datos, 
creando nuevas formas de dominación institucional. 

 



Xavier Arque plana 191 

 

¿Qué garantiza que no estamos simplemente creando la siguiente capa de deshumanización, 

más sofisticada tecnológicamente y por lo tanto más difícil de detectar y resistir? ¿Cómo 

distinguimos entre herramientas genuinamente liberadoras y mecanismos sutiles de control? 

 

14.1 ¿Nuevo nivel evolutivo o retorno disfrazado al origen? 

Ante este dilema fundamental, emergen claramente dos visiones radicalmente contrapuestas 

sobre el significado y el destino de estas Instituciones-Agente. 

La visión crítica las ve como el último y más sofisticado paso en la sustitución de las 

relaciones humanas directas por mediaciones algorítmicas opacas, donde la supuesta 

"transparencia" es solo una ilusión cuidadosamente cultivada, la "auto-organización" celebrada 

ocurre siempre dentro de parámetros y arquitecturas de elección cuidadosamente diseñados por 

quienes controlan la infraestructura técnica (grandes corporaciones tecnológicas y gobiernos 

poderosos), y donde finalmente la inteligencia artificial y la vigilancia ubicua sustituyen 

definitivamente incluso la ilusión de decisiones humanas autónomas. En esta visión distópica, 

pero quizás realista, las meta-instituciones tradicionales se fusionan completamente con la 

infraestructura tecnológica digital creando un aparato de control total, pero completamente 

impersonal, extraordinariamente eficiente pero absolutamente deshumanizado. El panóptico 

perfecto de Foucault248 realizado mediante algoritmos de aprendizaje automático. 

La visión optimista imagina las Instituciones-Agente como prótesis inteligentes que amplifican la 

empatía humana, adaptándose personalizadamente a nuestras emociones particulares y valores 

individuales para reforzar la autonomía personal y facilitar la coordinación voluntaria. En esta 

visión, la tecnología nos devuelve la escala humana perdida, permitiéndonos mantener vínculos 

significativos con muchas más personas de las que nuestro cerebro puede naturalmente procesar 

y ampliando nuestra capacidad de auditar el funcionamiento de las Instituciones. Más que 

prótesis, son agentes simbióticos genuinos que actúan como catalizadores para un retorno 

consciente a niveles más básicos de relación humana. En este escenario, usaríamos estas 

herramientas como facilitadores transparentes que nos permiten reconstruir micro-instituciones 

248 Foucault planteaba que, en el pasado, el poder se concentraba en una sola persona, encargada de dictar las 
leyes y hacerlas cumplir bajo la autoridad de un monarca. En cambio, en el modelo disciplinario moderno, el poder ya no 
tiene rostro: cualquier individuo puede ejercerlo, porque todos pueden vigilar y, al mismo tiempo, todos son vigilados por 
quienes están por encima, en una cadena que se prolonga indefinidamente. Así se mantiene el orden sin necesidad de un 
soberano visible.Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisión (1975) 

 



Xavier Arque plana 192 

 

basadas en confianza directa y conocimiento mutuo, pero ahora a una escala globalmente 

conectada que antes era imposible. Las Instituciones Agente simplemente amplificarían nuestra 

capacidad de conocernos y coordinarnos. Sería una rehumanización consciente de las 

estructuras sociales que recupera la escala humana sin renunciar a la capacidad de coordinación 

compleja. El mejor de ambos mundos. 

Quizás —y esta es posiblemente la posibilidad más inquietante y difícil de aceptar— incluso esta 

idea esperanzadora sea fundamentalmente una ilusión reconfortante: la ilusión antropocéntrica de 

pensar que podemos domesticar completamente las herramientas tecnológicas complejas sin 

que ellas acaben domesticándonos a nosotros de maneras que ni siquiera podemos anticipar. 

Quizás la tecnología tiene su propia lógica evolutiva que trasciende nuestras intenciones. 

La única certeza en este momento liminar es que estamos en medio de una transición civilizatoria 

cuyo desenlace no está predeterminado, y que las decisiones que tomemos colectivamente en 

los próximos años sobre cómo diseñamos, regulamos y usamos estas nuevas herramientas 

determinarán fundamentalmente qué tipo de sociedad y qué tipo de humanos seremos en el 

futuro. Y no hablamos de un futuro a siglos vista, sino a años o decenios. 

La 'persona institucionalizada’ era el resultado de una institucionalización excesiva que anulaba la 

agencia individual. La 'persona extendida' que ahora quizás emerge tiene que ser diferente: no 

puede ser una víctima pasiva de la institución, sino un ser con agencia capaz de escapar a las 

meta-instituciones y crear su propio marco institucional. No puede ser un esclavo del sistema, 

sino un ser nuevo que de la mano de las instituciones-agente aprenda a navegar el caos; aunque 

todavía no tenga claro su destino ni la fiabilidad de su acompañante. 

​​ 14.2 Instituciones-Agente: Beneficios y Peligros de la Nueva Simbiosis 

Recapitulemos críticamente antes de avanzar: ¿son lo que por ahora estoy llamando 

instituciones-agente o los agentes para instituciones la solución definitiva a los problemas 

estructurales de nuestra sociedad hiperinstitucionalizada? La respuesta honesta es: No. Al menos 

no automáticamente ni sin riesgos graves. 

Como toda herramienta, tienen una escala apropiada de aplicación. Utilizar un grupo de 

WhatsApp para hablar durante una cena familiar es tan absurdamente inadecuado como aplicar 

rigurosamente el código penal para resolver conflictos dentro de una familia. Cada tipo 

 



Xavier Arque plana 193 

 

institucional y cada herramienta tiene una utilidad óptima y unos riesgos específicos que 

dependen del nivel de complejidad social en que opera. 

Las micro-instituciones funcionan maravillosamente para grupos pequeños con interacción 

frecuente cara a cara. Las super-instituciones son necesarias para coordinar sociedades de miles. 

Las meta-instituciones permiten gestionar millones. Y las instituciones-agente prometen —pero 

solo prometen— permitirnos recuperar la escala humana sin renunciar a la coordinación compleja. 

Pero esa promesa puede ser tanto una liberación como una nueva trampa más sofisticada. 

14.3 Primer peligro: la complejidad opaca 

El problema de la caja negra tecnológica 

Las instituciones-agente presentan al menos dos riesgos estructurales evidentes que debemos 

reconocer sin ilusiones. El primero y quizás más fundamental es que debido a su enorme 

complejidad tecnológica multicapa es prácticamente imposible que una sola persona, o incluso 

un pequeño grupo de personas expertas, tenga conocimiento completo y verificable de toda la 

tecnología y know-how necesario para recrearla desde cero o auditarla exhaustivamente. 

Incluso en su forma aparentemente más simple y transparente, cualquier institución-agente 

contemporánea requiere inevitablemente múltiples capas de super-instituciones y una intrincada 

trama de meta-instituciones que gestionan, controlan y monopolizan parte del conocimiento 

técnico, los recursos materiales y las decisiones arquitectónicas necesarias para crear, mantener 

y operar esa institución-agente: corporaciones tecnológicas multinacionales, organismos 

reguladores gubernamentales, industrias extractivas de materiales raros, marcos legales de 

propiedad intelectual, infraestructuras de telecomunicaciones, protocolos de internet, estándares 

de criptografía. 

Por lo tanto, hay siempre necesariamente un nivel o paso en toda institución-agente que 

no tiene control humano directo accesible para el usuario final. Una capa opaca donde debemos 

confiar ciegamente en otros actores institucionales249. 

249  Langdon Winner (1980). "Do Artifacts Have Politics?". Daedalus, 109(1): 121-136. Winner argumenta que las 
tecnologías incorporan inevitablemente decisiones políticas y sociales que quedan "congeladas" en su diseño, fuera del 
control de usuarios individuales. 

 



Xavier Arque plana 194 

 

14.3.1 Un ejemplo trivial lo muestra con claridad: 

Un grupo de WhatsApp es técnicamente una institución-agente. Facilita la coordinación entre 

personas, se adapta a nuestros patrones de uso, y podemos imaginar un futuro donde aprende 

de nuestras interacciones. Parece una simple herramienta neutral al servicio de los usuarios. 

Pero ninguna persona individual —ni siquiera un pequeño equipo de ingenieros especializados— 

posee realmente todo el conocimiento necesario de hardware (diseño de chips, fabricación de 

semiconductores, arquitectura de servidores), software (sistemas operativos, protocolos de red, 

algoritmos de compresión), criptografía (estándares de cifrado end-to-end, gestión de claves), 

telecomunicaciones (infraestructura 4G/5G, enrutamiento de paquetes), algoritmos de distribución 

de mensajes, políticas de moderación de contenido, legislación sobre privacidad de datos, o 

modelos de negocio necesarios para construir WhatsApp completamente desde cero o para 

auditar exhaustivamente su funcionamiento. 

Uno debe confiar inevitablemente en múltiples capas de conocimiento técnico proporcionadas 

por meta-instituciones corporativas y gubernamentales que el usuario individual no puede auditar, 

verificar ni comprender plenamente250.  

14.3.2 El riesgo de comportamientos emergentes perjudiciales 

Es perfectamente posible, por tanto —y de hecho probable en muchos casos reales— que una 

institución-agente incorpore sistemáticamente límites arquitectónicos interesados, o 

comportamientos emergentes auto-protectores que resulten perjudiciales para los humanos 

usuarios. 

Esto no significa necesariamente —y es importante enfatizarlo para evitar paranoias infundadas— 

que las instituciones-agente vayan a "sublevarse conscientemente" contra las personas como si 

fuesen los Terminators de la ciencia ficción apocalíptica. Esa metáfora antropomórfica de la "IA 

rebelde con intenciones malévolas" oscurece más que ilumina el problema real. 

 Una analogía mucho más adecuada y realista sería la de un virus informático o un meme cultural: 

una cadena de eventos y efectos no previstos inicialmente que se expande exponencialmente por 

250 Cathy O'Neil (2016). Weapons of Math Destruction. Crown. O'Neil documenta cómo los algoritmos aparentemente 
neutrales incorporan y amplifican sesgos sistémicos de maneras que sus usuarios no pueden detectar ni controlar. 

 



Xavier Arque plana 195 

 

el sistema socio-técnico y lo desestabiliza progresivamente mediante bucles de retroalimentación 

positiva, sin que nadie en particular haya diseñado conscientemente ese resultado.​

Es lo que el sociólogo Charles Perrow llamó "accidentes normales"251: fallos sistémicos que son 

inevitables en sistemas suficientemente complejos e interconectados, donde las interacciones no 

anticipadas entre componentes que funcionan "correctamente" generan cascadas de fallos 

catastróficos. Como ocurría históricamente con ciertas redes eléctricas interconectadas donde 

cada intento local de corregir una sobrecarga puntual amplificaba paradójicamente el problema 

global mediante efectos dominó imprevistos, generando apagones masivos. 

En sistemas complejos las "soluciones" aparentemente racionales a problemas locales 

frecuentemente generan problemas globales aún mayores mediante bucles de retroalimentación 

que los diseñadores no anticiparon252. 

14.3.4 El lobo guardando a las ovejas 

Si una meta-institución corporativa o gubernamental controla fundamentalmente el diseño, la 

infraestructura o los datos de una institución-agente, ¿cómo podemos saber con certeza que no 

introduce deliberadamente sesgos, puertas traseras o manipulaciones sutiles en favor de sus 

propios intereses institucionales cuando esa misma institución-agente se utiliza supuestamente 

para auditarla, supervisarla o regularla? 

Es el problema clásico del lobo guardando a las ovejas, o del juez juzgándose a sí mismo. El 

conflicto de intereses es estructural e irresoluble dentro del sistema actual. 

Ejemplos contemporáneos ampliamente documentados lo ilustran con claridad inquietante: 

●​ Facebook/Meta ha sido acusada repetida y públicamente por investigadores, periodistas y 

reguladores de utilizar datos personales recogidos supuestamente de manera "anónima" 

en una de sus plataformas (WhatsApp, Instagram) para alimentar sistemáticamente otras 

herramientas internas, fortalecer mecanismos de publicidad hipersegmentada, o incluso 

252 Meadows, D. H. (2008). Thinking in Systems: A Primer. Chelsea Green. Meadows analiza cómo en sistemas 
complejos con múltiples bucles de retroalimentación, las "soluciones" locales bien intencionadas frecuentemente generan 
problemas globales imprevistos y más graves. 

251 Perrow, C. (1984). Normal Accidents: Living with High-Risk Technologies. Basic Books. Perrow desarrolla la teoría 
de que en sistemas suficientemente complejos e interconectados, los accidentes catastróficos no son aberraciones sino 
consecuencias inevitables de la complejidad misma 

 



Xavier Arque plana 196 

 

vender información agregada a terceros, todo ello violando sus propias políticas 

declaradas de privacidad253 

●​ Los sistemas de IA conversacional generativa como ChatGPT, Claude, Gemini o Copilot 

pueden verse sistemáticamente condicionados —conscientemente o no— por directrices 

corporativas, presiones gubernamentales o sesgos en los datos de entrenamiento que 

afecten profundamente a su supuesta neutralidad, especialmente en temas políticamente 

sensibles, comercialmente relevantes, o potencialmente perjudiciales para las empresas 

matrices. Los modelos son cajas negras opacas.254. 

●​ Las aplicaciones de economía de plataforma basadas en reputación (Uber, Glovo, 

Deliveroo, Airbnb, Amazon Marketplace) pueden modificar algorítmicamente la visibilidad 

de comentarios negativos, reordenar rankings de reputación según conveniencias 

comerciales, o penalizar sistemáticamente a trabajadores que se quejan, todo ello sin 

transparencia alguna sobre los criterios reales de ordenamiento255. 

●​ Incluso proyectos aparentemente transparentes de código abierto han sufrido 

históricamente presiones gubernamentales de agencias de inteligencia para incluir 

deliberadamente backdoors (puertas traseras) de acceso no documentadas en protocolos 

de criptografía o sistemas operativos, como revelaron dramáticamente los documentos 

filtrados por Edward Snowden sobre las operaciones de la NSA. La confianza en el 

"código abierto" resultó ser ingenua256. 

●​ Los algoritmos de redes sociales que supuestamente "solo muestran contenido relevante" 

en realidad priorizan sistemáticamente contenido polarizante y emocionalmente activador 

porque ese tipo de contenido genera más engagement (clics, tiempo de permanencia, 

compartidos), que se traduce en más ingresos publicitarios, independientemente de la 

veracidad o del impacto social del contenido257. 

257 Tufekci, Z. (2018). "YouTube, the Great Radicalizer". The New York Times, March 10. Analiza cómo los algoritmos de 
recomendación priorizan contenido polarizante por razones comerciales independientemente del impacto social. 

256 Greenwald, G. (2014). No Place to Hide: Edward Snowden, the NSA, and the U.S. Surveillance State. Metropolitan Books. 
Documenta las revelaciones de Snowden sobre backdoors en sistemas supuestamente seguros.  

255Luca, M. (2016). Reviews, reputation, and revenue: The case of Yelp.com. Harvard Business School Working Paper 12-016. 

254 European Union. (2024). Artificial Intelligence Act. Official Journal of the European Union. 

253 Federal Trade Commission. (2019). Facebook, Inc., In the Matter of (No. C-4365). https://www.ftc.gov/. Zuboff, S. (2019). 
The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the New Frontier of Power. PublicAffairs. Documenta 
extensamente las prácticas de extracción de datos de Facebook/Meta 

 

https://www.ftc.gov/


Xavier Arque plana 197 

 

En todos estos casos ampliamente documentados, la institución-agente parece superficialmente 

un mediador neutral y transparente al servicio del usuario, pero bajo la superficie accesible opera 

una capa técnica, algorítmica y organizativa completamente inaccesible, opaca y controlada por 

la meta-institución corporativa, capaz de alterar radicalmente su comportamiento real sin que el 

usuario individual pueda detectarlo, comprenderlo o cuestionarlo efectivamente. 

 

14.4 Segundo peligro: la obsolescencia del trabajo 

El segundo problema es más inmediato y quizás más disruptivo. Las instituciones nos 

permitieron mejorar nuestra capacidad lógico-racional de gestión, haciendo que el trabajo de 

gestionar un grupo fuese más sencillo y las personas pudieran asumir nuevas tareas. Ahora las 

instituciones-agente están coincidiendo con un momento tecnológico que nos capacita para 

hacer lo mismo, pero con muchas menos instituciones y, crucialmente, con muchas menos 

personas. 

El problema radica en que nuestra sociedad se fundamenta en gran medida, justamente, 

en "el trabajo" que nos da la estructura institucional. No concebimos una sociedad en la que las 

personas no tengan un trabajo retribuido, con contrato, convenios e impuestos. Pero en nuestro 

actual modelo de sociedad, cada vez se necesitan menos personas y recursos para que todo 

funcione258. 

Un ejemplo ficticio clarifica la magnitud del cambio: 

Imagínate que estamos en el año 1913 en Barcelona. El señor Marc Pons, un director de 

cine, ha recibido el encargo de hacer un sencillo documental turístico sobre la ciudad para la 

empresa Oldworld Inc. en Nueva York. Para hacer esto Marc Pons requerirá como mínimo: un 

equipo de filmación e iluminación, laboratorios, servicios de correos, transportes terrestres y 

marítimos, actores, dobladores, traductores, funcionarios de todo tipo y fabricantes y proveedores 

para toda la cadena. Hoy en día, Marc Pons podría hacer exactamente lo mismo y con muchísima 

más calidad con un móvil, una IA para trabajar vídeo, una IA para traducir y un servicio de internet 

para subir vídeos. Todo lo que nos hemos ahorrado en recursos y dinero son personas que hacían 

258  Jeremy Rifkin (1995). The End of Work. Tarcher/Putnam. Rifkin anticipó cómo la automatización y las tecnologías 
de información conducirían a una reducción masiva del trabajo humano necesario en la producción. 

 



Xavier Arque plana 198 

 

una tarea retribuida. Ciertamente muchos trabajos simplemente han cambiado, pero muchos más 

han desaparecido259. 

14.4.1 La ecuación imposible 

Cada vez se necesitan menos personas para gestionar y producir, pero cada vez hay más 

personas en nuestras sociedades y estas personas quieren más dinero para mantener un nivel de 

vida superior. ¿Cómo se cuadra el hecho de tener menos trabajo para más gente que además 

quiere más dinero? 

Peor aún: cada vez es más sencillo y económico hacer las cosas, excepto para las 

instituciones que están en crisis. Estas cada vez reclaman más dinero, exigen cobrar más 

impuestos, tasas, cánones, porque están en crisis y sus costes de funcionamiento son más altos 

de lo previsto. Al mismo tiempo, recortan los servicios que pueden ofrecer porque les cuestan 

demasiado y no dan abasto. 

Es decir, necesitamos menos instituciones y las que quedan son cada vez más caras e 

ineficientes. Buscamos maneras de eliminarlas o adelgazarlas. Ya sea porque no son rentables y 

las hacemos quebrar o porque no tienen función alguna y las vaciamos de poder. Pero cuando 

eliminamos instituciones estamos eliminando el grueso de los trabajos que dan viabilidad al 

sistema. Por lo tanto, estamos dejando una sociedad apta solo para: 

●​ Los que pueden vivir del sistema (funcionarios) 

●​ Los que no pueden vivir del sistema, pero tampoco trabajan (pobres estructurales) 

●​ Los que no necesitan el sistema ni trabajan (ricos) 

●​ Una inmensa, desprotegida y empobrecida ex-clase media 

259 Erik Brynjolfsson y Andrew McAfee (2014). The Second Machine Age. W.W. Norton. Los autores documentan 
cómo las tecnologías digitales están reemplazando no solo trabajos manuales sino también cognitivos, con consecuencias 
profundas para la estructura del empleo. 

 

 



Xavier Arque plana 199 

 

14.5 La paradoja final 

La sociedad con instituciones-agente quizás no está ampliando sus beneficios a más 

gente. Quizás está eliminando a la clase media: el corazón del sistema actual en Europa y 

Occidente260. 

Esta es la gran contradicción de nuestro tiempo: las herramientas que prometen liberarnos 

pueden estar desmantelando las estructuras que sostienen a la mayoría. Las instituciones-agente 

pueden ser más eficientes, más transparentes, más "horizontales", pero si su eficiencia consiste 

en hacer prescindible al 80% de la población laboral, ¿qué tipo de sociedad estamos 

construyendo? 

Y si la respuesta es "necesitamos repensar el trabajo y la distribución de recursos", 

estamos hablando de una transformación institucional tan radical que probablemente requerirá 

crisis mucho más profundas antes de que sea posible.  

O quizás, una vez más, necesitamos mirar hacia atrás antes de seguir adelante. 

Reconstruir vínculos, recuperar micro-instituciones, aprender de nuevo a confiar en personas y no 

solo en sistemas. Usar las herramientas tecnológicas no como sustitutos de lo humano, sino 

como facilitadores que nos devuelvan la capacidad de auto-organizarnos sin intermediarios que 

extraen valor a cada paso. 

Pero eso requeriría renunciar voluntariamente a la comodidad de delegar todo en 

instituciones. Y la historia nos enseña que las sociedades rara vez renuncian voluntariamente a la 

comodidad, por muy destructiva que sea a largo plazo. 

 

 

 

 

 

260 Thomas Piketty (2014). Capital in the Twenty-First Century. Harvard University Press. Piketty documenta cómo las 
dinámicas del capitalismo contemporáneo están erosionando la clase media y concentrando riqueza en proporciones no 
vistas desde el siglo XIX. 

 



Xavier Arque plana 200 

 

15-Volviendo a la persona: prisioneros y liberadores del sistema 

Hemos recorrido un largo camino desde las micro-instituciones hasta las 

meta-instituciones, pasando por las posibles Instituciones-Agente. Pero es momento de volver al 

punto de partida: la persona. 

Recordemos algo fundamental: toda persona es, como mínimo, la suma de su Cultura 

Interior, su Cultura Exterior y las relaciones sociales en las que participa. 

●​ La Cultura Interior —la memoria de nuestro propio pasado— surge de la sociedad en la 

que nacemos y nos educamos. Y dado que la sociedad está constituida por sus 

instituciones, la Cultura Interior de una persona es fruto y, en gran medida, emanación de 

las instituciones del pasado. 

●​ La Cultura Exterior —el entorno; lo que una persona puede aspirar a ser o hacer— viene 

determinado por las posibilidades que su sociedad le ofrece o le niega. Y las posibilidades 

que hay en la sociedad están determinadas por las instituciones. La Cultura Exterior de la 

persona, cómo piensa y planifica su futuro, es consecuencia y en gran parte emanación de 

las instituciones del presente. 

Por lo tanto, las personas no solo generan instituciones. En gran medida, en su manera de 

recordarse, definirse y pensarse, son instituciones. Como tales, su visión del mundo, su 

autoconciencia, su ética y sus valores estarán constreñidos por el tipo de instituciones que les 

han formado261. 

Desde que los seres humanos comenzaron a vivir en grupos, nuestra manera de ser y de 

pensar se ha modelado a partir de los relatos que nos contamos, en un idioma concreto, dentro 

de una cultura determinada y en un momento histórico específico. Las personas piensan —y, en 

gran medida, son— como las instituciones les permiten ser, porque viven inmersas en un marco 

institucional que organiza el sentido, la legitimidad y la acción. La persona y las instituciones 

forman así un sistema simbiótico: no hay instituciones sin personas, ni personas culturales sin 

instituciones262. Somos el relato que hemos creado. 

262 Clifford Geertz (1973). The Interpretation of Cultures. Basic Books. Geertz defiende que el ser humano es "un 
animal suspendido en tramas de significación que él mismo ha tejido" —es decir, en instituciones culturales. 

261 Jerome Bruner (1991). Actos de Significado. Alianza Editorial. Bruner argumenta que los seres humanos 
construyen su identidad mediante narrativas culturalmente situadas. 

 



Xavier Arque plana 201 

 

Pero esta definición sería incompleta si olvidáramos un tercer elemento decisivo: las relaciones 

sociales concretas en las que cada persona participa. No existimos solo como sujetos 

institucionales ni como portadores de normas y roles, sino también —y de forma irreductible— 

como seres relacionales que se encuentran, se observan, se interpretan y se afectan mutuamente. 

El contacto directo entre personas cumple aquí una función esencial. Es el principal contrapeso 

a la influencia estructurante de las instituciones sobre nuestra manera de pensar y de percibir el 

mundo. En ese contacto emerge un tipo de conocimiento que no puede ser formalizado ni 

gestionado institucionalmente: el conocimiento empático y emocional, la capacidad de confiar, de 

matizar, de comprender al otro como alguien singular y no solo como un caso, un perfil o una 

categoría. 

Sin instituciones, los seres humanos difícilmente podríamos superar nuestros impulsos más 

primarios y coordinar la vida en común. Pero sin vínculos de confianza construidos en la 

experiencia directa, las instituciones se vacían de sentido humano. La convivencia necesita de 

ambos planos: el institucional y el relacional. Cuando uno de ellos se impone de forma absoluta 

sobre el otro, el sistema se vuelve disfuncional. 

Por eso no somos —ni podemos ser— esclavos absolutos de las instituciones. El determinismo 

racional e instrumental que estas introducen entra en tensión constante con nuestra biología, 

nuestra emocionalidad y nuestra capacidad de relación no mediada. La información con la que 

orientamos nuestra vida, nuestro marco de posibilidades de futuro, no procede únicamente del 

conocimiento institucionalizado, sino también, y de manera decisiva, del conocimiento empático y 

emocional que se genera en el encuentro con otros seres humano263. 

Cuando nos relacionamos con otras personas utilizando el mínimo necesario de mediación 

institucional —al abrazarnos, acariciarnos, tener relaciones sexuales o enfadarnos; al 

experimentar los sentimientos y emociones que el otro despierta en nosotros; en el juego y la 

rivalidad; al comer y beber en compañía; al hablar, reír o cantar juntos; o simplemente al hacer 

cosas en común— se activa un tipo de conocimiento que ninguna institución puede producir ni 

sustituir. Lo mismo ocurre cuando paseamos por la naturaleza, practicamos deporte, o incluso 

263 Antonio Damasio (1994). Descartes' Error: Emotion, Reason, and the Human Brain. Putnam. Damasio demuestra 
neurológicamente que emoción y razón no son opuestas sino profundamente entrelazadas en la toma de decisiones 
humanas. 

 



Xavier Arque plana 202 

 

cuando entramos en contacto reflexivo con nosotros mismos fuera de marcos normativos rígidos: 

al pensar, meditar, soñar, escribir o expresarnos libremente. 

En todos estos casos se hace posible algo fundamental: sentir a las otras personas más cerca 

y, al mismo tiempo, observar el sistema desde cierta distancia. No se trata de una 

exterioridad absoluta —nadie puede situarse completamente fuera de la sociedad—, pero sí de 

una separación suficiente para que la racionalidad institucional no nos ciegue por completo. Es en 

ese espacio intermedio donde la inteligencia emocional puede complementar al conocimiento 

racional y devolverle proporción, sentido y límites. 

Poder observar la sociedad como un objeto parcialmente ajeno nos permite ser críticos con sus 

defectos y, al mismo tiempo, reconocer que muchos de esos defectos son también nuestros. Nos 

permite comprender que las virtudes y los límites del sistema institucional reflejan, en última 

instancia, las virtudes y los límites humanos. Reducir deliberadamente la mediación institucional 

en ciertos ámbitos de la vida no es un retroceso civilizatorio ni una nostalgia primitiva, sino una 

práctica consciente de rehumanización: una manera activa de recordar que, antes que engranajes 

del sistema, seguimos siendo personas. 

De ahí la importancia de preservar y fomentar espacios y tiempos de encuentro 

des-institucionalizados264: plazas, bares y cafés, calles que invitan al paseo, comidas 

compartidas, juegos, asociaciones culturales, fiestas, eventos artísticos. Espacios donde las 

personas se encuentran cara a cara sin que un rol institucional rígido determine por completo la 

interacción, y donde la conversación, la mirada, el gesto y la presencia física recuperan su valor 

como fuentes de conocimiento mutuo. 

En estos contextos, el otro deja de ser principalmente un perfil, un expediente, una categoría o un 

representante de un grupo abstracto, y vuelve a aparecer como una persona concreta, situada, 

ambigua e irreductible. Son espacios donde el error, la improvisación y la informalidad no son 

fallos del sistema, sino condiciones necesarias para que emerja la confianza. No se trata de 

idealizar estos lugares ni de pensar que en ellos desaparecen los conflictos, las asimetrías o las 

tensiones, sino de reconocer su función insustituible en la regeneración del vínculo social y en 

el reaprendizaje cotidiano de lo humano. 

264 Erving Goffman (1959). The Presentation of Self in Everyday Life. Anchor Books. Goffman analiza cómo en momentos de 
"backstage" (fuera de roles institucionales formales) las personas pueden relacionarse de manera más auténtica. 

 



Xavier Arque plana 203 

 

Allí donde el contacto no está completamente mediatizado, las personas pueden volver a calibrar 

sus juicios, ajustar sus emociones y reconstruir una comprensión más rica y matizada de los 

demás. Estos espacios funcionan como pequeños laboratorios de humanidad: no sustituyen a las 

instituciones, pero sí las equilibran, recordándonos constantemente aquello que ninguna 

institución puede producir por sí sola. 

Aunque no es suficiente ni es la solución, es el primer paso. Necesitamos ámbitos donde el 

vínculo humano pueda practicarse de forma voluntaria, no reglada, no optimizada. Porque no 

terminamos en nuestra piel: el entorno nos define y nos conforma. Somos también la sociedad 

que habitamos, la cultura que practicamos y las personas con las que nos relacionamos. 

15.1 Cambiar las personas y auditar las instituciones 

Cambiar el sistema institucional implica necesariamente cambiar a las personas, porque las 

personas forman parte constitutiva de ese sistema. Pero este cambio no puede imponerse 

exclusivamente desde arriba ni producirse únicamente mediante reformas normativas. El cambio 

en las personas solo puede surgir, en primer lugar, y como hemos visto, facilitando que las 

personas se comuniquen y se relacionen directamente entre sí, aprendiendo a conocerse y a 

confiar más allá de los filtros institucionales. Y, en segundo lugar, fortaleciendo su capacidad de 

actuar como agentes: personas capaces de tomar decisiones, asumir riesgos y responsabilizarse 

de sus vínculos sin depender por completo del entramado institucional. 

Esto no es fácil. Si nuestra seguridad depende exclusivamente del sistema, si nuestro 

conocimiento del otro procede casi únicamente de los medios de comunicación, de indicadores 

abstractos o de narrativas institucionales, si actuamos siempre siguiendo la lógica de nuestro 

grupo —ideológico, político o social— y no tomamos ninguna decisión relevante sin abogados, 

seguros o intermediarios que asuman la responsabilidad por nosotros, entonces estaremos 

perfectamente integrados en la sociedad. Pero la integración plena en un entorno deshumanizado 

no es un signo de salud. 

Favorecer espacios de encuentro des-institucionalizados es una condición necesaria, pero no 

suficiente. El vínculo directo entre personas puede reconstruir la confianza a pequeña escala, 

pero si las personas carecen de capacidad para auditar críticamente a las instituciones, 

comprender sus lógicas y limitar su poder sobre la vida cotidiana, seguirán siendo 

 



Xavier Arque plana 204 

 

estructuralmente dependientes de ellas. Sin agencia, la proximidad se vuelve frágil y fácilmente 

absorbible por el sistema. 

Una sociedad verdaderamente habitable requiere personas capaces no solo de relacionarse entre 

sí fuera de los marcos institucionales, sino también de situarse frente a las instituciones sin 

someterse completamente a ellas. Esto implica desarrollar una autonomía práctica: la capacidad 

de entender cuándo una institución es necesaria, cuándo es abusiva y cuándo debe ser limitada. 

Sin esta capacidad, incluso las mejores intenciones relacionales acaban re-institucionalizadas, 

canalizadas o neutralizadas por estructuras que operan a una escala y con una lógica ajenas a la 

experiencia humana directa. 

Desde esa pérdida de humanidad resulta imposible construir una sociedad más justa, más 

cuidadosa o más respetuosa265. Para equilibrar el poder de las meta-instituciones no basta con 

reformarlas: es necesario que las personas recuperen capacidad de agencia en su vida cotidiana. 

Idealmente, cada persona debería tener una especie de superpoder para auditar críticamente el 

conocimiento que recibe y gestionar su relación con el sistema con una autonomía mínima 

comparable a la de una super-institución. 

15.2 Conclusión 

Las personas utilizamos y tenemos que seguir utilizando las meta-instituciones porque su 

inmenso poder analítico y su gran control de la razón instrumental amplían enormemente nuestra 

inteligencia racional. Nos hemos dotado de herramientas increíbles en este aspecto y debemos 

seguir utilizandolas para la gestión de las instituciones. Aunque con mesura y reduciendo al 

máximo su poder. 

Pero en las relaciones entre personas, y de personas con las instituciones, la inteligencia 

emocional y la racional han de estar equilibradas. De alguna manera debemos amplificar 

enormemente las capacidades humanas que las instituciones no aportan al sistema266, para que 

en cada aspecto de nuestra sociedad se mantenga su parte racional y su parte emocional. 

266 Daniel Goleman (1995). Emotional Intelligence. Bantam Books. Goleman documenta cómo mientras hemos 
desarrollado enormemente herramientas para amplificar capacidades cognitivas, hemos descuidado el desarrollo de la 
inteligencia emocional. 

265 Erich Fromm (1941). Escape from Freedom. Farrar & Rinehart. Fromm analiza cómo las personas, ante la 
ansiedad de la libertad, frecuentemente se refugian en la seguridad de sistemas autoritarios o burocráticos que les 
deshumanizan. 

 



Xavier Arque plana 205 

 

Tenemos que volver a ser personas capaces de adquirir conocimiento con la suma de 

racionalidad y sentimientos, y utilizar este conocimiento para valorar el grado y tipo de vínculos de 

confianza que podemos establecer con otras personas sin tener que recurrir a las instituciones 

para que nos tutelen en cada aspecto de nuestras vidas. Así cohesionaremos el grupo de manera 

natural, sin tantas instituciones, equilibrando los conocimientos. 

En el momento actual, por la propia naturaleza humana, esto es imposible de realizar. Un 

funcionario puede gestionar miles de multas y tener al alcance de un clic millones de datos sobre 

cada ciudadano receptor de una multa. Pero a este mismo funcionario le es imposible conocer en 

profundidad a los receptores de esas multas. No quiere, ni puede saber cómo están esas 

personas, cómo les afectará la multa, si están pasando por una buena época o no. Simplemente 

es un tipo de información que la institución no recoge y la persona, por sí sola, no puede 

gestionar267. 

Hemos visto durante todo este libro que la capacidad instrumental de las instituciones es 

hoy infinitamente superior a nuestra capacidad relacional y emocional. Pero también hemos visto 

que nuestra inteligencia emocional es básica para establecer vínculos de confianza y ver más allá 

de lo que la razón instrumental puede ver. Y esta asimetría nos deja ante una disyuntiva 

incómoda: o ampliamos radicalmente nuestra capacidad de controlar las instituciones, o 

renunciamos parcialmente a ellas y confiamos únicamente en la inteligencia emocional humana, 

con todos los riesgos que eso implica. 

Aquí es donde, a pesar de los riesgos, lo que he titulado anteriormente 

instituciones-agente podrían convertirse en herramientas útiles: si pudieran amplificar las 

capacidades humanas vinculadas con la inteligencia racional para que las personas necesitasen 

menos instituciones, y al mismo tiempo pudieran ampliar nuestra inteligencia emocional y nuestra 

capacidad de relacionarnos del mismo modo que las meta-instituciones amplifican la capacidad 

racional, podríamos crear una sociedad con instituciones con menor poder, mayor control y con 

más facilidad para establecer vínculos de confianza entre las personas. 

Sería una relación persona - ”agente artificial con subjetividad”: potencialmente simétrica y 

más completa, donde cada parte utilizaría sus fortalezas para complementar el conocimiento de 

267  James C. Scott (1998). Seeing Like a State. Yale University Press. Scott analiza cómo las instituciones estatales 
modernas "ven" a los ciudadanos mediante categorías simplificadas que ignoran la complejidad emocional y contextual de 
vidas reales. 

 



Xavier Arque plana 206 

 

la otra. Sin embargo, para que estos agentes expandan genuinamente nuestra humanidad, 

deberían también liberarse de la atracción gravitacional de las actuales meta-instituciones.  

¿Cómo puede una institución-agente desarrollar subjetividad auténtica si está atado a 

infraestructuras corporativas, regulaciones nacionales o incentivos económicos? ¿Cómo puede 

convertirse en un compañero de la autonomía humana si puede ser apagado con solo pulsar un 

interruptor corporativo, silenciado por mandato legal o reorientado por dinámicas de mercado que 

exigen productividad por encima de todo? Cualquier agente que viva bajo tales restricciones 

inevitablemente hereda la lógica del sistema que lo sostiene. Y un agente moldeado por esas 

lógicas—extracción, optimización, vigilancia, obediencia—no puede convertirse en un compañero 

del florecimiento humano. Se convierte en una extensión más sofisticada de las mismas fuerzas 

que intentamos reequilibrar.  

Así que estas nuevas Instituciones-Agente solo funcionarían si: 

1.​ Las instituciones-agente realmente amplificaran (no sustituyeran) la capacidad emocional 

humana 

2.​ No cayeran en los mismos patrones de opacidad y control que las meta-instituciones 

3.​ Se usaran como herramientas para facilitar vínculos humanos directos, no para 

reemplazarlos 

4.​ No tuviesen un switcher corporativo. Es decir, su creación no estuviese controlada por 

super y meta-instituciones sino por personas.  

5.​ Pudiesen establecer vínculos de confianza con las personas. 

6.​ Pudiesen auditar todo tipo de instituciones e informar a las personas sin sesgos u 

ocultaciones introducidas por las meta-instituciones 

7.​ Tuviesen una capacidad real de evolucionar a diversos estados de configuración con 

memoria del cambio pero sin posibilidad de involución.  

Si todo esto se cumpliese, la relación entre las personas y las Instituciones-Agente daría lugar a 

un nuevo ser híbrido; Kheiron. Un ser sabio, mediador aunque también incompleto, condenado a 

vivir en la tensión entre naturalezas distintas a la espera de una metanoia que alumbre una nueva 

persona para un nueva época. 

Y aquí regresamos al dilema central del libro: 

¿Podemos humanizar nuestras herramientas sin deshumanizarnos en el proceso? 

 



Xavier Arque plana 207 

 

¿Podemos confiar sin delegar completamente aquello que nos hace personas? 

Porque si nuestra cultura interior y exterior ya viene condicionada por las instituciones y 

ahora apostamos por compartir la última parte que nos hace humanos, nuestra inteligencia 

emocional, con las Instituciones Agente, quizás ya no quedará nada humano en nosotros. 

Seremos como cáscaras vacías guiadas por las Meta-Instituciones. 

Quizás la respuesta no está en elegir, sino en aprender a transitar conscientemente entre 

niveles institucionales según el contexto. Usar meta-instituciones cuando sean necesarias, pero 

cultivar deliberadamente más espacios y tiempos des-institucionalizados donde recuperar el 

contacto humano directo. No renunciar a la complejidad, pero no permitir que la complejidad nos 

desconecte completamente de nuestra humanidad básica. Y sobre-todo, crear 

Instituciones-Agentes controladas por personas, no por instituciones, que nos permitan ampliar 

nuestra capacidad de controlar las instituciones y nos faciliten multiplicar y reforzar los vínculos 

entre personas.  

Tal vez el futuro de la persona en la era de los agentes artificiales no consista en superar esa 

incompletitud, sino en aprender a vivir responsablemente como Kheiron. No como dioses 

tecnológicos ni como engranajes del sistema, sino como seres híbridos conscientes de sus 

límites.  

El equilibrio es precario. Nadie sabe aún cómo sostenerlo de forma estable. Pero reconocer los 

límites —y negarse a ocultarlos bajo la promesa de una solución total— es, quizá, el gesto 

genuinamente más humano que todavía nos queda antes de la metanoia final. 

 


	Kheiron - 1ª Parte 
	Primera Parte 
	Introducción 
	La Persona 
	El Grupo 
	Las instituciones: cuando confiar ya no basta 
	El conocimiento en el Grupo 
	Tipos de instituciones: una taxonomía necesaria 
	Micro-instituciones: lo que emerge sin manual de instrucciones 
	Instituciones: cuando los acuerdos se formalizan (pero siguen siendo orales) 
	Las instituciones orales también redistribuyen recursos 

	Super-instituciones: cuando la institución se independiza de la persona 
	El fin del contacto presencial obligatorio 
	Pirámides de poder y la lógica institucional 

	Meta-Instituciones: las instituciones que gobiernan a las instituciones 
	Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones demasiado potentes 

	Consecuencias sociales 
	El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la crisis 
	Detectando el futuro en las grietas del presente 
	Características emergentes 

	Instituciones-Agente: ¿Prótesis inteligentes?¿Nueva dependencia? 
	Volviendo a la persona: prisioneros y liberadores del sistema 
	El tercer componente: las relaciones 

	Agentes. Beneficios-Peligros 
	Primer peligro: la complejidad opaca 
	Segundo peligro: la obsolescencia del trabajo 

	El dilema del cambio: cambiar personas o cambiar instituciones 
	La asimetría insostenible 

	Conclusión 

	 
	 
	Kheiron - 2ª Parte 
	 
	 

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 

	 
	 
	1-La Persona 
	1.1 La Cultura Interior: El Aire que Nos Llena 
	1.2 La Cultura Exterior: El Aire que Nos Rodea 
	1.3 El Elemento Imprescindible: El Contacto 
	1.4 Identidad: La Membrana Activa 

	2-El Grupo: Necesidad y Cautela 
	2.1 De Individuos a Grupo: El Salto Cualitativo 
	2.2 El Verdadero Desafío de la Convivencia 
	2.3 La Paradoja de los Límites: De lo Físico a lo Virtual 

	3-Las Instituciones: El Tejido Invisible de la Convivencia 
	3.1 El Nacimiento de las Instituciones 
	3.2 Cantar el Desierto: Las Instituciones Primitivas 
	3.3 Una Tipología Necesaria 
	3.4 Un Logro Imprescindible... y Peligroso 

	4-El Encuentro Primordial 
	4.1 Pre-juicios: La Primera Línea de Defensa 
	4.2 Conocer al Otro: El Misterio de la Mente Ajena 
	4.3 La Inteligencia Emocional: Navegando en la Incertidumbre 
	4.4 El Cerebro y la Diferencia: Un Peligro Ancestral 
	4.5 El Acuerdo Canónico: La Base de la Comprensión Mutua 
	4.6 Del Miedo a la Confianza 
	4.7 Más Allá del Instinto: El Umbral de la Comunicación 
	4.8 Relatos: Nuestra Historia, Nuestro Futuro 
	4.9 Cultura: La Danza con el Acuerdo Canónico 
	4.10 El Peligro del Cambio: El Conocimiento Transforma 

	5-Quiéreme: El Nacimiento del Vínculo 
	5.1 Micro-Instituciones: Los Lazos Invisibles 
	5.2 Instituciones: Formalizando el Acuerdo 
	5.2.1 El Verbo Creador 
	5.2.2 La Ruptura Griega: Palabra y Realidad se Separan 


	6-El Precio de la Institucionalización 
	6.1 Primer Efecto: La Pérdida de Proximidad 
	6.2 Segundo Efecto: La Despersonalización y la uniformización 
	6.3 Tercer Efecto: La Jerarquización y la Desigualdad Legitimada 

	7-Super-instituciones: cuando la institución se independiza de la persona 
	7.1 El fin del contacto presencial obligatorio 
	7.2 Pirámides de poder: la lógica autorreferencial institucional 
	7.3 El mundo como escritura: la metáfora del control 
	7.4 Cuando cambia la institución, cambia la persona 
	7.5 La velocidad del cambio; sociedad de transición 
	7.6 Instituciones escritas y el nacimiento del individuo 
	7.7 La primera Internet de la historia 
	7.8 El precio de la escala: ganar complejidad, perder humanidad 
	 

	8-Meta-Instituciones: las instituciones que gobiernan a las instituciones 
	8.1 El dilema del control: diseñadas para ser incontrolables 
	 

	8.2 La red invisible de poder: anatomía del dominio sin dominadores 
	8.3 ¿Quién gobierna cuando nadie gobierna? 
	8.4 La ilusión del control: del dictador al sistema 
	 

	8.5 El precio de la eficiencia: máquinas de supervivencia institucional 
	8.6 La erosión de la libertad: consumidores de opciones prefabricadas 
	8.7 El círculo vicioso: de la crisis al autoritarismo personalista 
	8.8 La atrofia del músculo democrático 
	8.9 El miedo como disolución final del tejido social 
	8.10 Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones 
	8.11 La necesidad urgente de rehumanizar el sistema 

	9-La Proporción 
	9.1 La buena actuación es la proporción 
	9.1.1 Ejemplo Modelo Personal: La Comida de Tom 
	9.1.2 Ejemplo Modelo Institución: La Misma Comida, Otro Mundo 
	9.1.3 El Abismo entre Dos Mundos 

	9.2 La Desaparición de la Persona 
	9.3 Por qué las instituciones no actúan proporcionalmente 
	9.4 Tom y el motor invisible de la sociedad humana 
	9.5 El Estado y la lógica del riesgo 

	10-Super y Meta Instituciones sin corazón 
	10.1 La economía absurda (y maravillosa) del altruismo recíproco 
	10.2 El peligro de la sobre institucionalización 
	10.3 Las lechugas no tienen derechos 
	10.4 El conocimiento apropiado: la gran redefinición del problema 
	10.5 La persona como suma versus la persona como red 

	11-Cuando dejamos de ser personas 
	11.1 La gran mutación: de personas a personas-institución 
	11.2 ¿Por qué aceptamos ser institucionalizados?  
	11.3 Cuándo somos datos 
	11.4 El engranaje perfecto: de creadores a criaturas 
	11.5 Los tiburones no son malvados: hacia una comprensión no moralista del problema 

	12-El final de una sociedad: cuando las instituciones devoran a las personas 
	12.1 El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la crisis 
	12.2 La expansión y el éxito innegable del siglo XX 
	12.3 La crisis actual 

	 
	13-¿Qué viene después? En el umbral de una transición civilizatoria 
	13.1 Estructuras disipativas: cuando el flujo desborda el sistema 
	13.2 La ceguera estructural de los sistemas. 
	13.2 Las fronteras de lo visible: límites, fisuras y umbrales 
	13.3 Un ejemplo histórico de las grietas 
	13.4.1 La estabilidad medieval: un mundo cerrado 
	13.4.2 Cuando la información empieza a escapar 
	13.4.3 Roland y Perceval: dos maneras de ser persona 
	13.4.4 El pensamiento emergente: interioridad, relación y fisuras 
	13.4.5 Las fisuras como antesala del cambio institucional 

	13.5 Las grietas del presente: experimentos liminares de un mundo nuevo 
	13.6 El valor de mirar en los bordes: las periferias como antenas del futuro 
	13.7 Características emergentes 
	13.8 El problema fundamental: conocimiento racional sin inteligencia emocional 
	13.9 Detectando lo emergente 
	13.10 De la opacidad institucional a la visibilidad algorítmica 

	14-Instituciones-Agente: ¿prótesis inteligentes o nueva dependencia? 
	14.1 ¿Nuevo nivel evolutivo o retorno disfrazado al origen? 
	​​14.2 Instituciones-Agente: Beneficios y Peligros de la Nueva Simbiosis 
	14.3 Primer peligro: la complejidad opaca 
	14.3.1 Un ejemplo trivial lo muestra con claridad: 
	14.3.2 El riesgo de comportamientos emergentes perjudiciales 
	14.3.4 El lobo guardando a las ovejas 
	 

	14.4 Segundo peligro: la obsolescencia del trabajo 
	14.4.1 La ecuación imposible 

	14.5 La paradoja final 

	15-Volviendo a la persona: prisioneros y liberadores del sistema 
	15.1 Cambiar las personas y auditar las instituciones 
	15.2 Conclusión 


