Kheiron - 12 Parte

La persona extendida en la era de los Agentes Artificiales



Indice

4 Yo L1 T o7 T o 4
I T o =Y =T o T T 5
€T T o T 6
Las instituciones: cuando confiar ya no basta...........ccccciiiiiiiiiiiiiiiiiircrr e 9
= WeToT g VoXod 14 07=1 41 Lo T=T 0 I =Y I € U o o J PPt 10
Tipos de instituciones: una taxonomia NECESAriA........cccvriiiiiiiiiiiiiiii e 12
Micro-instituciones: lo que emerge sin manual de INSrUCCIONES............cooiiiiiiiiiiiiiiie e 13
Instituciones: cuando los acuerdos se formalizan (pero siguen siendo orales)............cccccceeeeevenneee. 15
Las instituciones orales también redistribuyen reCUrS0S...........coovvveeiiiiiiiiii e e, 18
Super-instituciones: cuando la institucion se independiza de la persona...............cccccol 19

El fin del contacto presencial obligatorio. ..o 20
Pirdmides de poder y la l6gica inStituCional...............oeiiiiiiii e 21
Meta-Instituciones: las instituciones que gobiernan a las instituciones..........ccccccceevviviiririeiccceeeee, 23
Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones demasiado potentes..................... 26

L0 0T T o0 1T 4 Lo P T o Yo F- 1= 28
El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la CriSis........cccourivvmmmmriniinnei 29
Detectando el futuro en las grietas del presente..........cccccoiiiiineiinn e ——— 30
CaracteristiCas EMEIGENTES. ..........u e e e e e e e e eeeeeeeeeeaetaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaaens 31
Instituciones-Agente: ;Prétesis inteligentes?; Nueva dependencia?..........cccceeviiiiiiiiccsccicccccccccnnnns 32
Volviendo a la persona: prisioneros y liberadores del sistema............ccooeiiiiiiiniicirncccrccnccncccses 33
El tercer componente: 1as relaCiones...........cooo oo 34
Agentes. BenefiCiOS-PeligroS.........ooiuiiiiiiiiiii e e e 35
Primer peligro: la complejidad OPaCa............ceuuuiueiiiiie et 36
Segundo peligro: la obsolescencia del trabajo..............uuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 37

El dilema del cambio: cambiar personas o cambiar instituciones...........cccooooieeeees 38
La asimetria INSOSENIDIE. .........coooi ittt e e e e e e e e e e e e e e eeeeeees 39

{020 o [T 1o Y o T 41



En la mitologia griega, Kheiron era un centauro singular. No representaba la fuerza ni el
descontrol, sino el conocimiento, la ensefianza y la mediacion. Era un ser hibrido: ni
plenamente humano ni plenamente animal. Maestro de héroes y sanador, encarnaba una
forma de inteligencia nacida de la tension entre naturalezas distintas.

Este libro utiliza su nombre como metafora.

Kheiron nombra aqui a una figura emergente aun dificil de definir: una forma de ser
persona que no existe aislada, sino en simbiosis con instituciones, tecnologias y agentes
artificiales. No se trata de una sustitucion del ser humano ni de una fusion ingenua con la
maquina, sino de una nueva configuracion hibrida que redefine qué significa actuar,
decidir, confiar y responsabilizarse en sociedades complejas.

Pero antes de adentrarnos en esta transformacion, conviene aclarar cémo esta
organizado este libro.

La primera parte funciona como un mapa de ruta. Presenta, de forma condensada, las
ideas fundamentales del argumento, con un objetivo claro: permitirte evaluar rapidamente
si este enfoque te interesa. Si al terminar piensas que no es para ti, habras invertido poco
tiempo. Si decides continuar, ya contaras con un marco conceptual que hara mucho mas
provechosa la lectura.

La segunda parte despliega ese mapa con calma. Alli se desarrollan los argumentos, los
ejemplos histéricos y contemporaneos, y el didlogo con otros pensadores que han
explorado la relacion entre persona, institucion y tecnologia. No es una repeticion, sino
una profundizacion.

Este libro no ofrece respuestas cerradas. Intenta, mas bien, nombrar un umbral: un
punto de transicidn en el que las instituciones heredadas ya no bastan y las personas
empiezan a habitar configuraciones que desbordan las categorias tradicionales.

Como Kheiron, quizds ha llegado el momento de movernos en un espacio intermedio:
fértil, incierto y dificil de gobernar.

Como Kheiron, quizas no representamos el futuro ideal de la persona, sino la forma
concreta y ambigua que esta adopta cuando ya no puede existir al margen de las
instituciones, pero tampoco esta dispuesta a disolverse en ellas.




Primera Parte

Introduccidn

Vivimos en una paradoja brutal. Nuestra sociedad contemporanea ha alcanzado niveles de
prosperidad material, democratica, social y de desarrollo tecnoldgico sin precedentes histéricos vy,
sin embargo, amplios sectores de la poblacion experimentan formas agudas de exclusion,
precariedad, sufrimiento y miseria. La observacion de Dickens sobre su tiempo "era el mejor de

los tiempos, era el peor de los tiempos"’

resulta inquietantemente vigente. Asi que la pregunta
que deberia quitarnos el suefio es: ;por qué? Porque a pesar de tantos avances, seguimos en
parte como hace dos siglos. Este libro no tiene la solucién. Nadie la tiene. Pero quiere ofrecer una

manera diferente de mirar lo que nos pasa y sobre todo entender por qué nos pasa.
Tres ideas vertebran este libro:

1. La confianza. Sin ella, todo se desintegraria. Con ella, todo es posible.? Es el pegamento
social.

2. La persona. Somos mas que cuerpos aislados. Somos redes y vinculos.® Tt no terminas
en tu piel: te extiendes en tus relaciones, tu historia, tu entorno.

3. Las instituciones. Son acuerdos, no siempre voluntarios, entre personas — idiomas,
leyes, tradiciones, mercados, religiones, partidos, etc—. Son el aire que respiramos en
sociedad sin darnos cuenta.’ Las instituciones amplian nuestras capacidades de accién

colectiva, pero erosionan los vinculos de confianza.® Nos organizan pero nos

" Dickens, C. (1859). Historia de dos ciudades. "Era el mejor de los tiempos, era el peor de los tiempos, la edad de la

sabiduria, y también de la locura..."

2 Fukuyama, F. (1995). Trust: The Social Virtues and the Creation of Prosperity. Free Press. Fukuyama argumenta que la
confianza es el capital social fundamental que determina la prosperidad de las naciones.

8 Clark, A. & Chalmers, D. (1998). "The Extended Mind". Analysis, 58(1), 7-19. Los autores proponen que la mente humana se
extiende mas alla de los limites del craneo, incorporando herramientas y relaciones externas.

* Searle, J. (1995). The Construction of Social Reality. Free Press. Searle explora cémo las instituciones sociales son
construcciones humanas que, paraddjicamente, nos parecen tan naturales como el aire que respiramos

® North, D. (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press. North, premio
Nobel de Economia, analiza como las instituciones condicionan el desarrollo econdmico y social



deshumanizan. Nos definen mas de lo que pensamos. Nos moldean mas de lo que

creemos.

Este libro se centra, por lo tanto, en las personas: como construyen sociedades y como el
recurso a mediaciones institucionales condiciona tanto el tipo de sociedades que habitamos,
como el tipo de sujetos que llegamos a ser. Y en el dilema: No podemos transformar la sociedad

sin transformarnos, ni transformarnos sin alterar las instituciones que nos moldean.

Es un circulo vicioso... o virtuoso, segun como lo enfoquemos.

La Persona

¢ Qué es una persona? No el cuerpo que ves en el espejo. Eso es solo la parte mas
obvia. Una persona es algo mucho mas extenso y complejo: la expresion viva de una Cultura

Interior, una Cultura Exterior y las emociones que nacen en nuestras relaciones.

La Cultura Interior es todo lo que has sido; tu pasado. Tu biografia convertida en filtro: tu
genética, la familia que te tocd, el barrio donde creciste, los libros que leiste, las heridas que
cicatrizaron mal, las lecciones que olvidaste. Es el sedimento de experiencias que condiciona
coémo ves el mundo hoy. Es la forma en que tu pasado mira al presente. Es como miras, que

imaginas y que no quieres o no puedes ver.

La Cultura Exterior es todo lo que te rodea ahora y que te permite proyectar tu futuro
posible. El trabajo que te desgasta o te motiva, la crisis econdmica que amenaza, el clima, la serie
que todos comentan, la musica que escuchas sin darte cuenta, las vacaciones, la bronca del
vecino que se filtra a través de la pared, el paisaje, el escaparate de la tienda nueva. Es el ruido
del presente que, quieras o no, influye en cada decisidn que tomas. Es nuestro contexto; la suma
de todos los presentes, que mas o menos conscientemente influencian las decisiones que

tomamos en el dia a dia, nos ayudan a prever el futuro y modifican nuestra Cultura Interior.

Pero una persona no es solo memoria y contexto. La Inteligencia Emocional que
te facilita gestionar los vinculos y las emociones frente a otros seres humanos es el tercer
pilar. Cada vinculo que estableces —con hijos, pareja, amigos, enemigos— te define con un trazo

mas 0 menos grueso. Un ser humano sin vinculos emocionales profundos pierde parte esencial



de su identidad. Los vinculos sentimentales no son un afadido opcional: son parte constitutiva de

lo que somos®.

Entonces, ¢qué es una persona? Un ser humano condicionado —como minimo— por un
pasado que filtra como ve el presente (Cultura Interior), una idea de futuro construida sobre un
contexto presente (Cultura Exterior) y los vinculos que establece con otros (Inteligencia
Emocional). Y aqui viene una consecuencia importante: si tu "yo" no termina en tu piel, tu
identidad no excluye al otro y tu libertad tampoco acaba donde empieza la del otro. Tu historia, tu
entorno y las otras personas: todo eso también eres tu y tu eres parte de los otros. Obviar tu
entorno te limita. Limitar la libertad ajena limita la tuya propia porque el otro es parte de ti, de tu
contexto y de tu historia. En sociedad estamos entrelazados. Entrelazados por lazos de confianza

entre las personas y por lazos utilitarios con las Instituciones.

El Grupo

Somos seres sociales no por cultura, sino por biologia’. No es una eleccion: esta inscrito
en nuestro codigo genético. Esta caracteristica nos empuja irresistiblemente a buscar el contacto
con otros humanos, a formar parejas, a vivir en grupo, a construir comunidad. Y la herramienta

fundamental para establecer ese contacto es la comunicacion.

La comunicaciéon es mucho mas que intercambiar palabras. Es un flujo constante y
multidimensional de informacién: gestos, tonos de voz, miradas, silencios, posturas corporales.
Transmitimos y recibimos sefales continuamente, a menudo sin darnos cuenta, en un proceso de
lectura mutua que resulta esencial para nuestra supervivencia social. Pero aqui surge una tension
fundamental. Necesitamos a los otros, si, pero no podemos confiar ciegamente en ellos. La
socializacion humana no es ingenua: a través de la comunicacién recabamos datos e impresiones
sobre las personas que nos rodean porque la experiencia —tanto individual como evolutiva— nos

ha ensefiado dolorosamente que algunos seres humanos pueden representar un peligro real para

® p.84 Sin los demas, el hombre desbarata su naturaleza, pierde su pensamiento y su conducta mas genuina y simplemente
sucumbe y se enajena. Esto lo hemos visto en los seres humanos aislados a los pocos afos tras el nacimiento, o
conviviendo con primates en la selva. Francisco Mora. Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Alianza Editorial.
Madrid 2007

"p.196 “Como para muchos antropoides, también para los seres humanos la convivencia en grupos tenia una indispensable
funcién de supervivencia.”"Norbert Elias. La Sociedad de los individuos. Edi. Peninsula. Barcelona



nosotros. Asi que desconfiamos instintivamente de lo nuevo, de lo desconocido. Es un

mecanismo de defensa tan antiguo como nuestra especie®.

¢ Como resolvemos esta paradoja entre necesidad y cautela? ;Cémo determinamos
si es seguro confiar en ese otro ser humano que tenemos enfrente? La respuesta esta en cémo
procesamos toda esa informacion que la comunicacion nos proporciona. Utilizamos un proceso
complejo de andlisis que opera a dos niveles simultaneos: la inteligencia racional y la emocional®.
El cerebro evalua la coherencia logica del discurso, detecta contradicciones, analiza patrones. El
corazon lee las emociones, capta la sinceridad o la falsedad, intuye intenciones ocultas. Esta
doble lectura —analitica e intuitiva— de lo que el otro comunica nos permite conocer, o al menos
intuir con cierta precision, cémo son las otras personas y determinar en qué medida podemos

depositar nuestra confianza en ellas.

Y aqui esta el nucleo fundamental de todo vinculo social: la comunicacion genera
conocimiento —tanto racional como emocional-, el conocimiento posibilita la confianza, y la
confianza es lo que nos permite establecer lazos de cooperacién'®. Esta cadena nos permite
anticipar las acciones y reacciones de otros seres humanos'' un conocimiento que se vuelve
absolutamente imprescindible cuando nuestra propia biologia nos reclama la convivencia en

grupo™. Y la confianza nos posibilita trabajar juntos, coordinar esfuerzos, compartir recursos,

.91 “En el dificil proceso, de esos pocos millones de afios que ha durado la hominizacién, la homogeneidad y cohesion
social ha debido tener un gran valor de supervivencia. Esto quiere decir que todo aquello que esta fuera del grupo y el
mas inmediato entorno y ademas es diferente, es considerado rompedor y generador de desconfianza y agresion, muy
particularmente otros seres humanos, (...) La diferencia vista asi siempre ha creado agresion y violencia por la simple
razon evolutiva de que produce inseguridad y desafia la supervivencia. Estos son codigos cerebrales que posiblemente
se hayan grabados a fuego en el cerebro.”Francisco Mora. Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Alianza
Editorial. Madrid 2007

® Pag.13 “From a purely practical point of view we need an analytical and an intuitive mind to get by day-in day-out. Without
two minds life would be so effortful and demanding that we’d end up being unable to function, overwhelmed by the
number, range and complexity of the tasks we face.” Eugene Sadler. The intuitive mind. A John Wiley & Sons, Ltd.
Publication.

° .37 “Para descubrir lo que las personas piensan que son, lo que creen que estan haciendo y con que propdsito piensan
ellas que lo estan haciendo, es necesario lograr una familiaridad operativa con los marcos de significado en los que ellos
viven sus vidas. Esto no tiene nada que ver con el hecho de sentir o que los otros sienten o de pensar lo que los otros
piensan, lo cual es imposible”. Clifford Geertz. Reflexiones Antropoldgicas sobre temas filosoficos. Edi. Paidos. Barcelona
2002.

""Pag.89 “La capacidad que una persona tiene para intuir o representar en su propio cerebro o en su mente la perspectiva
psicologica que tiene la otra persona le permite predecir la conducta de los otros.”F. Mora. Neurocultura. Una cultura

basada en el cerebro. Alianza Editorial. Madrid 2007

2Bachmann, R (2001). "Trust, Power and Control in Transorganizational Relations". Organization Studies.22(2) 337-365.



adoptar conductas altruistas que a primera vista parecen ir contra nuestro interés individual. Es
precisamente en ese momento -cuando la confianza permite la cooperacion- cuando dejamos de
ser individuos aislados y nos convertimos en algo cualitativamente diferente. Ese "algo diferente”
es un grupo. Y el grupo —ese entramado de comunicaciones y confianzas mutuas— es la semilla

de toda sociedad.

La sociedad no surge de contratos abstractos ni de imposiciones externas, sino de la
confianza fruto del conocimiento mutuo, y ese conocimiento solo es posible gracias a la
comunicacion'. Cuando la comunicacion se distorsiona y la confianza se erosiona, las
sociedades solo se sostienen mediante la presion y la fuerza'. Sin confianza, no hay verdadera

sociedad. Solo hay control. Individuos vigilados.

Las instituciones: cuando confiar ya no basta

Pero hay un problema inevitable de escala. Cuando el grupo crece, la confianza
interpersonal directa se vuelve matematicamente imposible'. Nadie puede conocer intimamente
a cientos de personas, y mucho menos a miles. ;Como satisfacer entonces las necesidades
basicas del grupo —alimentarse, divertirse, descansar, cuidarse— cuando ya no todos se

conocen?
La respuesta humana a este dilema universal tiene un nombre: instituciones.

Una institucion es, en esencia, un acuerdo entre personas para facilitar su organizacién sin
necesidad de conocerse intimamente®. Es un intermediario virtual que permite coordinar

acciones entre extrafios. Piénsalo: el idioma es una institucion que permite comunicarnos sin

®Como dijo F. Douglass: “Mankind are not held together by lies. Trust is the foundation of society. Where there is no truth,
there can be no trust, and where there is no trust, there can be no society. Where there is society, there is trust, and
where there is trust, there is something upon which it is supported.” Frederick Douglass, "Our Composite Nationality" (7
December 1869), Boston, Massachusetts

4 Zak, P. J., and Knack, S. (2001) Trust and growth. Economic Journal,111: 295-321. Published by: Wiley on behalf of the
Royal Economic Society. - Morgan, Robert; Hunt, S. (July 1994). "The Commitment-Trust Theory of Relationship
Marketing". The Journal of Marketing. 58 (3): 20-38. doi:10.2307/1252308.

®Robin Dunbar (1992). "Neocortex size as a constraint on group size in primates". Journal of Human Evolution, 22(6):
469-493. Dunbar establece que el niumero de relaciones sociales estables que un humano puede mantener esta limitado a
aproximadamente 150 personas..

'® Douglass North (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press. North
define las instituciones como "las reglas del juego en una sociedad" que estructuran los incentivos en el intercambio
humano.



necesidad de inventar un cdodigo privado cada vez. Un mercado es una institucion que permite
comerciar sin tener que confiar ciegamente en cada vendedor.'” El matrimonio regula la vida en
pareja mediante normas socialmente acordadas. Los tabues controlan comportamientos sin
necesidad de policias en cada esquina. La monarquia facilita el ejercicio del poder mediante

rituales compartidos. La religion estructura nuestra relacion con lo desconocido.

Cada institucion es una solucion elegante a un problema de coordinacion social. Pero aqui
viene lo fascinante: puesto que las instituciones intermedian entre las personas, inevitablemente
condicionan la comunicacién y el comportamiento de esas personas. Y no de manera trivial. Al
condicionar la comunicacion y el comportamiento, modifican los vinculos de confianza y la

percepcion del otro.

Como observé Norbert Elias, seres humanos bioldégicamente idénticos, viviendo en
entornos similares, actuaran de maneras radicalmente diferentes si tienen instituciones
diferentes' . Un grupo de personas en la India medieval, otro en la China del mismo periodo y
otro en la Barcelona contemporanea son, bioldégicamente, el mismo animal. Pero las instituciones

que median sus relaciones crean sociedades —y personas— completamente distintas.

Las instituciones no solo organizan sociedades. Moldean quiénes somos'®.

El conocimiento en el Grupo

Las relaciones son la materia prima de la vida en grupo. No solo nos permiten adaptarnos,
sino que nos devuelven un espejo en el que descubrimos quiénes somos. Cuando nos

relacionamos, aprendemos de los otros... pero también de nosotros mismos, porque en la mirada

7 Avner Greif (2006). Institutions and the Path to the Modern Economy: Lessons from Medieval Trade. Cambridge Unive.
Press. Greif analiza como las instituciones mercantiles permitieron el comercio entre extrafios en la Edad Media.

'8¢|_a sociedad somos todos nosotros, es la reunién de muchas personas. Pero la reunién de muchas personas, forma en la
India o0 en China un tipo de sociedad muy distinto al que forma en Barcelona o en Suiza; la sociedad medieval que en el siglo
XIl formaba en Europa un conjunto de personas particulares era distinta a la del siglo XVI o a la del siglo XX.” Norbert Elias.
“La Sociedad de los individuos”

' Mary Douglas (1986). How Institutions Think. Syracuse University Press. Douglas argumenta que las instituciones no solo
coordinan acciones, sino que moldean fundamentalmente la cognicion y la identidad de los individuos



del otro se esboza parte de nuestra identidad®®. Como recuerda Mary O. Wiemann, sin

diferencias no hay comparacion, y sin comparacion no hay conocimiento ni vida?'.

Pero cuando introducimos una institucion como intermediaria, algo se pierde en el
proceso. La institucion filtra y gestiona parte del conocimiento racional de las relaciones. Al
hacerlo, aleja fisicamente a las personas: ya no es necesario el contacto directo para gestionar
aspectos de la convivencia. La eficiencia aumenta, pero disminuye el conocimiento del otro, se
condiciona la manera de imaginar cémo es, y con ello el grado de confianza que le otorgamos.
Con menos contacto, confiamos menos y la diversidad de experiencias se reduce a un protocolo

estandarizado?.
Un ejemplo domeéstico lo ilustra perfectamente:

Imagina que eres el encargado de despertar a tu familia cada manana. Al hacerlo, ves
como reacciona cada persona: quién necesita un “buenos dias” suave, quién responde solo a un
café en la mano y quién se levanta con energia militar. Ese pequefio ritual te da un conocimiento
intimo y ajusta tus vinculos. Aprendes como son y coémo debes actuar con cada uno. Es
conocimiento tacito, acumulativo, valioso. Ahora imagina que estableces la norma: "A las siete,
cuando suene el reloj, todo el mundo se levanta" y compras un despertador para cada uno. Has
creado una institucion simple pero efectiva —es decir, institucionalizas el proceso creando una
norma—. Esto te libera de la tarea de ir despertando a todo el mundo, cierto. Pero también te
priva de ese conocimiento intimo y cotidiano sobre los otros y sobre ti mismo que cada mafana

construias.

®p.66. “El otro cuando es reconocido como persona, impone su limitacién al yo por el solo hecho de su existencia como otro
personal. El yo que toma en serio la alteridad y la personalidad del otro, debe dejarse destronar, debe renunciar a su
papel de centro exclusivo del universo”. Josep Maria Coll Alemany. La relacion interpersonal. Fundacion Emmanuel
Mounier. Coleccién Persona.Salamanca 2010

2 Pag. 101 Cuando queremos establecer comunicacion con alguien, cuando queremos relacionarnos, tenemos que conocer
a esa persona y esa persona tiene que conocer quienes somos. “La forma en que ambos lograremos este primer
conocimiento es a través de la autopresentacion que nos permite vernos y compararnos con el otro. Ver las diferencias y
similitudes respecto a uno mismo, y es una manera de comparar, valorar e interesarse en comunicarse. Yo puedo
quererme mucho, pero si me encuentro con mi doble exacto, en todos los aspectos, no necesitare comunicarme con él,
pues ya lo sabre todo de él y nada me aportara. Sin diferencias, no hay comparacién, no hay cambio, no hay
conocimiento, no hay vida”. Mary O. Wiemann. La Comunicacion en las Relaciones Interpersonales. Edi. UOC Aresta.
2011

- p.74 “Un organismo no se desarrolla de manera normal a menos que esté expuesto a determinadas experiencias.
Estructuras de la Mente” Howard Gardner. FCE Mexico 1994. - Como indica el Doctor Bruce Lipton “Los procesos de
crecimiento requieren un intercambio libre de informacién con el medio, la proteccidn requiere el cierre completo del
sistema. Una respuesta de proteccion mantenida inhibe la produccién de energia necesaria para la vida.” “Lo que
pensamos varia nuestra biologia” Bruce Lipton, doctor en Medicina, investigador en biologia celular. Entrevista realizada
por Ima Sanchis y publicada en La Vanguardia 09/09/2011



;Compensa el intercambio? Casi siempre, si. EI conocimiento que aporta el
contacto directo cara a cara en muchas situaciones es minimo comparado con el tiempo que nos
ahorra la institucion. Ademas, institucionalizar nos permite planificar mejor el futuro, reducir

incertidumbres, coordinar acciones complejas?®.
Pero hay un coste oculto que se acumula silenciosamente.

Si en nuestra vida social vamos afiadiendo capas y mas capas de instituciones —una para
el dinero, otra para la educacion, otra para la justicia, otra para el amor, otra para el ocio— al final
perdemos completamente el conocimiento directo de las otras personas que conviven en nuestra

sociedad. Y cuando desaparece el conocimiento, la confianza se desvanece con él.

Entonces ocurre algo paraddjico: a medida que la confianza interpersonal se erosiona, la
institucion se convierte en el pegamento del grupo, pues todo grupo sigue necesitando lazos de
confianza. Ya no confiamos en las personas, cierto, ahora confiamos en el sistema. La institucion
facilita la vida en comun, define al grupo y articula un mundo de significados compartidos®.

Pasamos de "confio en ti" a "confio en que el contrato/ley se cumplira".

Hemos resuelto el problema de la coordinacion masiva, pero hemos creado sociedades de
extraflos que conviven sin conocerse. Y la pregunta inquietante es: jcuantas capas institucionales
puede soportar una sociedad antes de que el tejido de confianzas interpersonales se rompa por

completo?

Tipos de instituciones: una taxonomia necesaria

No todas las instituciones son iguales. Su impacto, alcance y peligros varian
enormemente. Aun asi, ciertos patrones permiten identificar grandes tipos que ayudan a entender

como evoluciona una sociedad.

Propongo una clasificacion en cuatro niveles: micro-instituciones, instituciones,

super-instituciones y meta-instituciones. No es una jerarquia de valor, sino de complejidad y

% p.21 “Intuitions are invaluable early warning signals and filtering devices that can be combined with analysis to project

the future and plan ahead”. Eugene Sadler. The intuitive mind. A John Wiley & Sons, Ltd. Publication.

2 P105 “lo que constituye una comunidad cultural no es solo el compartir creencias acerca de como son las personas y el
mundo o acerca de cémo valorar las cosas.(...) hay algo que puede ser igual de importante para lograr la coherencia de
una cultura, y es la existencia de procedimientos interpretativos que nos permitan juzgar las diversas construcciones de
la realidad que son inevitables en cualquier sociedad.” J. Bruner. Actos de Significado. Ed Alianza Editorial. Madrid 1991



escala. Cada nivel surge cuando el anterior alcanza sus limites de coordinacion. Cada nivel

institucional, al resolver un problema, crea nuevas posibilidades... pero también nuevos limites.

Y asi, la historia humana puede leerse como una expansion progresiva de instituciones que

aumentan nuestra escala de cooperacion, al tiempo que modifican nuestra forma de ser.

Micro-instituciones: lo que emerge sin manual de instrucciones

Las micro-instituciones son acuerdos subjetivos y no formalizados. Nadie los escribié en
un codigo legal ni los registré ante notario. Son pactos orales, implicitos, a veces incluso
inconscientes, que afectan a grupos muy pequefios de personas en espacios reducidos: familias,
clanes de cazadores-recolectores, grupos de amigos®. Estan en nuestra genética y por lo tanto,

en mayor o menor medida, en muchos animales.
El ejemplo arquetipico es el lenguaje.

Nadie nos entrega un manual detallado de como hablar. Los bebés (e incluso algunos

animales) lo aprenden por proximidad a otro ser que ya lo utiliza.
Otras micro-instituciones igualmente potentes:

e EIl juego infantil: los nifos pequenos y los cachorros de muchos animales establecen
reglas implicitas cuando juegan (turnos, limites de la violencia aceptable, sefiales de que
"esto es juego”). Nadie les ensefia formalmente estas reglas, emergen en la interaccion.

e Los gestos de reciprocidad: la norma no escrita de devolver favores, de ayudar a quien
te ayudo, de compartir con quien compartié contigo. Es una institucion tan antigua como
nuestra especie.

e El contacto visual y la proxémica: las reglas sobre cuando es apropiado mirar a los ojos,
cuanta distancia fisica mantener segun el tipo de relacién. Varian culturalmente, pero

siempre estan presentes.

% Robin Dunbar (1996). Grooming, Gossip, and the Evolution of Language. Harvard University Press. Dunbar argumenta que

el lenguaje evolucioné como una forma de "grooming vocal" para mantener cohesion en grupos pequenos.



e Las relaciones paterno-filiales: el cuidado parental no es solo instinto bioldgico, también
es institucional. Cada cultura tiene normas implicitas sobre cémo se debe criar o cuidar,
aunque no estén escritas en ningun manual.

e La cooperacion espontanea o el sentimiento de lealtad entre amigos: ese impulso de
ayudar sin que te lo pidan, de anticipar necesidades, de ofrecer apoyo. No hay contrato

formal, pero hay expectativas mutuas claras.

Pero que sean "micro" no significa que sean menores o triviales. Al contrario: estas
instituciones naturales son las mas poderosas y fundamentales de todas. Son la base que permite
percibir la realidad?®®, construir un grupo y una cultura. Como indica Jerome Bruner, "los seres
humanos, al interactuar entre si, crean un sentido de lo candnico y lo ordinario que se constituye
en un teldn de fondo sobre el que poder interpretar y narrar el significado de lo inusual, de aquello

que se desvia de los estados 'normales' en la condicién humana”?’.

Sin micro-instituciones, ninguna institucién formal puede sostenerse. Puedes tener las
mejores leyes del mundo, pero si las personas no tienen la capacidad basica de cooperar, confiar
y comunicarse informalmente, el sistema colapsa. Las micro-instituciones son el sistema

operativo sobre el que se ejecuta todo lo demas.

Instituciones: cuando los acuerdos se formalizan (pero siguen siendo orales)

Cuando un grupo crece mas alla del circulo de conocidos directos, las micro-instituciones
resultan insuficientes. Si el grupo alcanza un determinado numero de miembros o vive disperso
por un espacio geografico muy amplio, simplemente no hay tiempo suficiente para hablar con

todo el mundo.

% Benjamin Lee Whorf (1956). Language, Thought, and Reality. MIT Press. La hipétesis Sapir-Whorf sugiere que la estructura
del lenguaje condiciona la manera en que percibimos y conceptualizamos la realidad.

?"p.82. Jerome Bruner. Actos de Significado. Ed Alianza Editorial. Madrid 1991. Bruner explica como las interacciones
humanas cotidianas generan significado y estructura cultural sin necesidad de normas formalizadas.



Surge entonces la necesidad de explicitar y formalizar los acuerdos de manera oral®. Es
necesario crear normas transmitidas verbalmente y habilitar espacios de comunicacion social
donde se puedan explicar los usos y las tradiciones que rigen ese grupo. Para que los grandes
grupos se organicen las personas acordamos normas, leyes orales, usos y técnicas que se
transmiten de boca en boca, de generacidén en generacién®. Aqui aparecen las instituciones
propiamente dichas: leyes orales, cddigos de honor verbalmente transmitidos, tradiciones
explicadas, rituales con procedimientos establecidos, técnicas artesanales o de produccion. Son
acuerdos explicitos que se memorizan, se recitan, se cuentan, y que coordinan a decenas,
cientos o incluso miles de personas que pueden no conocerse entre si. Requieren que alguien las
recuerde y las transmita: ancianos, maestros, bardos, sacerdotes, jueces que memorizan
precedentes® o simplemente amigos que explican las maneras de actuar en un grupo o familiares

que transmiten las tradiciones de esa familia.

El gran cambio frente a las micro-instituciones es que ahora el acuerdo se explicita
verbalmente, se formaliza en el lenguaje. Ya no es algo que simplemente "se hace" de manera
implicita, sino algo que "se dice" que debe hacerse. La norma se puede enunciar, explicar a los

forasteros, ensefar deliberadamente a los jovenes o incluso imponer.

El precio de esta formalizacién oral es claro: las relaciones directas con las otras personas
del grupo ya no son tan necesarias. Pero también facilita establecer relaciones con otros grupos.
Podemos compararnos, aprender y definir maneras particulares de ver el mundo. La
tradicion se explicita como ley oral y se comparte. La experiencia se convierte en técnica

transmisible.

Con estos cambios, el conocer qué podemos o no hacer en el grupo ya no depende tanto
del conocimiento intimo de las personas, como del conocimiento de lo que las normas permiten y

los roles que se establecen. En general, es mas importante conocer la norma que conocer

% Douglass North (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press. North
distingue entre instituciones formales (leyes escritas) e informales (normas sociales transmitidas oralmente), aunque ambas
estructuran el comportamiento humano.

9 Walter Ong (1982). Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. Methuen. Ong analiza cémo las culturas orales
desarrollan técnicas mnemotécnicas sofisticadas y cémo la transmisién oral condiciona el tipo de conocimiento que puede
preservarse.

% Jan Vansina (1985). Oral Tradition as History. University of Wisconsin Press. Vansina documenta cémo sociedades sin
escritura han mantenido historias, genealogias y leyes complejas mediante transmisién oral durante siglos, con especialistas
encargados de su preservacion.



personalmente a quien la enuncia. Este hecho facilita la expansion y mejora de las normas, pero

debilita la confianza interpersonal directa.

Personas e instituciones empiezan a validarse mutuamente. Cuando la norma se explicita
verbalmente, la sociedad empieza a diferenciarse de manera mas marcada. La posicion social ya
no viene determinada Unicamente por la experiencia y las capacidades de la persona. La posicion
y vinculacion de las personas con las instituciones orales se vuelve un aspecto crucial. Se hace lo
que una persona indica no porque sea muy inteligente o muy fuerte, sino porque es el portavoz de
la ley, el sacerdote que conoce los rituales, el anciano que recuerda las tradiciones, el bardo que
canta las genealogias®'. El cargo da prestigio a la persona y la persona esta interesada en dar

prestigio a su cargo mediante la correcta ejecucion del nuevo rol.
Un ejemplo ilustra perfectamente esta transformacion:

Imaginemos un grupo de cazadores o0 un clan pequefio. En estos grupos, donde
predominan las micro-instituciones, una persona con mucha experiencia o mucha fuerza puede
liderar el grupo. Y mientras sea el mas fuerte, experimentado o siga tocado por los dioses, seguira
siendo el lider. El lider responde frente a los demas directamente y los demas le eligen o lo siguen

porque lo conocen y valoran su experiencia, fuerza u otras caracteristicas.

Ahora imaginemos un entorno con instituciones orales formalizadas: una tribu numerosa o
un grupo extenso. Alli también puede surgir una persona que por su fuerza, experiencia o porque
los dioses le hayan elegido, pretenda liderar al grupo. Pero ahora, cuando se acepta su liderazgo,
se crea todo un ritual oral de paso para insertar a esa persona en una institucion de caudillaje
transmitida verbalmente, por ejemplo la realeza. Se recitan férmulas, se enuncian juramentos, se
cantan genealogias que conectan al nuevo lider con antiguos reyes. Se investira a la persona con
un cargo mediante palabras rituales: "Ahora eres el Rey. jViva el Rey!". La persona pasa a ser El

Rey.

Seguiremos estando frente a una persona concreta —un lider que manda porque es fuerte,

inteligente o ha sido tocado por los dioses— pero ahora, ademas, lo hara investido como Rey. Y

81 Marshall Sahlins (1963). "Poor Man, Rich Man, Big-Man, Chief: Political Types in Melanesia and Polynesia".
Comparative Studies in Society and History, 5(3): 285-303. Sahlins analiza como en sociedades tribales la autoridad se

legitima mediante rituales verbales y el control del discurso ceremonial.



se vuelve tanto o mas importante el hecho de que haya sido proclamado Rey segun las férmulas

correctas®, como la persona que es.

Ademas, ahora, en general, la persona ya no responde frente a los demas directamente.
Hay intermediarios que conocen las leyes orales, soldados que protegen la institucion, sacerdotes
que recitan los precedentes, ancianos que recuerdan cémo se ha hecho siempre®. Y el lider,
aunque se vuelva débil o ignorante, si las formulas se siguen recitando en su favor, si los rituales
orales le siguen legitimando, seguira en el cargo. Entre el lider y las personas hemos afiadido unas

instituciones orales que facilitan la gestién, pero dificultan el conocimiento personal directo.

La aparicion de instituciones orales formalizadas implica algo mas: la amplificacion de las
diferencias en el reparto de los recursos de una sociedad. Por el mero hecho de haber sido
proclamado rey, o consagrado sacerdote, o nombrado juez, esa figura accede a una porcion
mayor de los recursos. La posicion institucional, expresada verbalmente y reconocida por el

grupo, justifica y legitima la desigualdad material®*

porque esas personas/instituciones validan o
dan sentido al grupo y por esto son importantes. Son mucho mas que una persona individual; e.g.

es el Rey de todos!

Las instituciones orales tienen ventajas evidentes sobre las micro-instituciones: permiten
cierta escala, coordinar grupos mas grandes, generar previsibilidad mediante normas explicitas.
Este es el estadio de las grandes sociedades tribales, las primeras estructuras religiosas con
sacerdotes especializados, las primeras transmisiones de las técnicas agricolas, de manufactura

o del arte, los sistemas de linajes y genealogias orales, los codigos de honor verbalmente

% Jack Goody (1987). The Interface Between the Written and the Oral. Cambridge University Press. Goody estudia
coémo los rituales de investidura en sociedades orales dependen crucialmente de la correcta enunciacién de férmulas
verbales especificas.

% Pierre Bourdieu (1991). Language and Symbolic Power. Harvard University Press. Bourdieu argumenta que el
control del "discurso legitimo" —quién puede hablar con autoridad— es un mecanismo fundamental de reproduccién de
desigualdades sociales.

% Pierre Bourdieu (1991). Language and Symbolic Power. Harvard University Press. Bourdieu argumenta que el
control del "discurso legitimo" —quién puede hablar con autoridad— es un mecanismo fundamental de reproduccién de
desigualdades sociales.



transmitidos, las tradiciones. Estamos ante grupos o sociedades que pueden coordinar a miles de
personas mediante la palabra hablada, pero que todavia dependen completamente de la memoria

humana y de la transmisién oral directa.

En resumen, las instituciones son el primer estadio formalizable de la sociedad: funcionan
porque las personas acuerdan y respetan normas compartidas oralmente. Son la base de la

cooperacion y de la cohesion social, aunque limitadas en alcance y permanencia.

Super-instituciones: cuando la institucion se independiza de la persona

Hemos visto como las micro-instituciones emergen organicamente de la interaccion, y
cémo las instituciones orales formalizan acuerdos mediante la palabra hablada. Pero ambas
dependen de la presencia humana: alguien tiene que estar ahi para transmitir, para recordar, para

recitar.

Las super-instituciones rompen esta dependencia de manera radical: la institucién se

plasma en un soporte fisico y se vuelve potencialmente inmortal.
El ejemplo arquetipico —y quizas el mas revolucionario— es la escritura®,

La escritura no es solo una técnica de anotacién y desciframiento. Para escribir fue
necesario ‘"aislar" el pensamiento, convertirlo en un objeto reproducible mediante
imagenes-recordatorio: pictogramas. Al crear un pictograma, el ser humano tiene ante si parte de

su pensamiento externalizado, objetivado®.

A partir de este momento se vuelve posible una segunda operacion revolucionaria:
empezar a separar el pictograma del objeto al que designa. Simbolo y significado se pueden

diferenciar. Al final de este proceso, el sistema grafico se convierte en una escritura de palabras®.

%Jack Goody (1986). The Logic of Writing and the Organization of Society. Cambridge University Press. Goody argumenta
que la escritura no es solo una tecnologia de registro, sino que transforma fundamentalmente la organizacién social y
cognitiva de las sociedades.

% C. S. Peirce, Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Vol. 2 (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1960), p.
228.

$"Walter Ong (1982). Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. Methuen, p. 78-116. Ong analiza como la escritura
reestructura la conciencia y permite operaciones cognitivas imposibles en culturas puramente orales.



El ser humano no solo puede conservar por escrito su pensamiento, ademas dispone de una
herramienta para generar simbolos y significados que comienza a independizarse de la persona.
Cualquiera —instituciones incluidas— puede apropiarse de la creacion de significados para los

simbolos que una sociedad utiliza en su comunicacion.

El fin del contacto presencial obligatorio

En las sociedades basadas en instituciones orales, la distancia emocional entre personas
tiene un limite natural: sigue siendo imprescindible el contacto presencial. La oralidad implica que
para conocer las normas y tradiciones del grupo, las propias personas han de transmitirlas y
explicarlas. Siempre, en algun momento y lugar, las personas que forman el grupo o sus
representantes deben reunirse para actualizar sus relatos y compartir experiencias. Hay un cable

fisico que conecta a las personas: la voz humana viajando por el aire.

Del mismo modo, el reparto desigual de recursos no puede sobrepasar cierto limite
porque, a pesar de estar investida de una institucién, la persona sigue siendo parte visible del
grupo y necesita del contacto con otros miembros. En sociedades orales, la comparacion con los

otros es facil y la diferencia no puede ser tan grande sin justificarse mediante violencia.

Pero con las super-instituciones todo cambia. Al objetivarse la institucién sobre un soporte
fisico —un libro, una estela, una tabla de arcilla— ya no se necesita ninguna persona especifica
para acceder a este conocimiento o para llevarlo a otro lugar. Antes, lo importante era la figura de
la persona que tenia los conocimientos o el cargo, y el objeto era una herramienta para ayudar en
su interpretacion. En las super-instituciones, lo importante es el objeto donde se ha depositado el
conocimiento, y la persona se convierte en una herramienta para ayudar en su interpretacion. El
contacto directo entre personas ya no es necesario. Del conocimiento subjetivo, vivo y dinamico
que tiene una persona en un entorno de instituciones orales, pasamos a un conocimiento
estatico, grabado en algun soporte, que puede ser transportado y compartido sin las variaciones

inherentes a la transmisién oral®®.

% Havelock, Eric (1963). Preface to Plato. Harvard University Press.— Havelock examina la transicion de la oralidad a la
escritura en la Grecia antigua y como la alfabetizacion transformé la memoria colectiva y el poder cultural.



Piramides de poder v la légica institucional

En las super-instituciones, la importancia de una persona deriva de la institucion que
representa, no al revés. Ya no se necesitan grandes héroes para justificar una institucion: la
institucion se justifica por su funcion entre las otras instituciones. Cuando una institucion delega
parte de su funciéon en un cargo subordinado, esta creando una jerarquia. La sociedad adopta

forma piramidal®®.

Un ejemplo: el mayordomo del Rey es importante porque el Rey lo es. El Rey es
importante porque representa la monarquia. La monarquia es importante porque representa al
Estado. Cada institucion aumenta su poder creando redes de instituciones subordinadas, como
raices que se infiltran en la sociedad. Cuantas mas raices, mas inamovible la institucion principal.
Y obviamente, cuanto mas grande sea una institucion, mas recursos necesitara y mas rapido los
consumira. Peor aun, las super-instituciones alteran radicalmente cémo se distribuyen los

recursos en una sociedad.

Cuando una sociedad despliega super-instituciones, la asignacion de recursos ya no va a
la persona sino a la institucidn: el ejército, el estado, el gremio, la monarquia, el senado, la
corporacion, la iglesia. Y es la institucion quien decide cémo distribuir esos recursos
internamente. Se complica enormemente para las personas de un grupo, poder determinar dénde
van los recursos y como se distribuyen®. Y puesto que es dificil de controlar, toda institucion que
necesite recursos, sin un buen control, tiene tendencia a convertirse en una maquina de

depredacion de recursos.

Otro aspecto crucial de una sociedad con super instituciones es conceptual. Si se asume

que un texto —que es tan solo una creacion humana— tiene simbolos con un significado

% Max Weber (1922). Economia y Sociedad. Weber analiza como la dominacion legal-racional, basada en instituciones
escritas y burocracias, genera estructuras jerarquicas piramidales caracteristicas de los estados modernos.

“James C. Scott (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale
University Press. Scott documenta como las instituciones estatales modernas hacen opaco y dificil de rastrear el flujo de
recursos mediante capas burocraticas.



determinado, es facil extrapolar que la realidad que nos rodea también pueden ser simbolos con

un significado determinado™’.

El mundo es visto no solo como algo dado, sino como una creacidn que puede
descifrarse, como si se tratara de una escritura. Todo puede ser interpretado y pueden asignarse
significados a simbolos arbitrarios. La escritura y la alfabetizacion generan un gran cambio no

solo en la manera de ver el mundo sino en la manera de ser persona en ese mundo*.

Las super-instituciones permiten superar los limites de la tribu. Pueden asimilar a otros
grupos, abarcar grandes territorios, gestionar imperios que coordinan a millones de personas que
nunca se conoceran. Las leyes escritas viajan en tablillas. Los edictos imperiales se copian y
distribuyen. Los textos sagrados unifican creencias a miles de kildbmetros de distancia. La

burocracia registra, clasifica, controla. Todo sin que las personas necesiten verse las caras.

Hemos ganado escala. Con las super-instituciones podemos gestionar grandes grupos,
naciones, imperios. Pero hemos perdido algo esencial: el vinculo humano directo que permitia la
confianza interpersonal. En una sociedad de super-instituciones, confiamos en sistemas
abstractos, en jerarquias impersonales, en textos sagrados, en leyes. Ya no confiamos tanto en
las personas como en las Instituciones. Las super-instituciones son tan efectivas en la gestion de

los grandes grupos que proliferan y se consolidan a gran velocidad en todas las sociedades.

Meta-Instituciones: las instituciones gue gobiernan a las instituciones

Hemos visto como las micro-instituciones coordinan personas, las instituciones orales
coordinan grupos mediante la palabra, y las super-instituciones coordinan sociedades mediante
soportes fisicos. Pero cuando las super-instituciones proliferan, surge un problema de escala:

$quién coordina a las instituciones?

La respuesta: otras instituciones mas abstractas aun. Las meta-instituciones.

“ Hans Blumenberg (1981). The Legibility of the World. Cornell University Press (edicidn inglesa 1993). Blumenberg
explora como la metafora del "mundo como libro" o "libro de la naturaleza" surge con las culturas escritas y transforma la
epistemologia occidental.

2 Olson, David R. (1994). The World on Paper: The Conceptual and Cognitive Implications of Writing and Reading.
Cambridge University Press. — Olson detalla como la escritura cambia la forma en que pensamos y legitimamos el
conocimiento, consolidando las super-instituciones.



Las instituciones facilitan que la sociedad crezca, y una sociedad en crecimiento necesita
mas instituciones. Cuando este circulo virtuoso arranca, en poco tiempo surgen mas instituciones
de las que las personas pueden gestionar directamente. Asi que, de la misma manera que se
crearon instituciones para gestionar relaciones entre personas, para gestionar relaciones entre
muchas instituciones se crean las meta-instituciones. Ejemplos contemporaneos: el
Estado-nacion moderno, las constituciones, los mercados financieros globales, los ministerios,
los acuerdos comerciales internacionales, las corporaciones empresariales, organismos como la

ONU, el FMI, el Banco Mundial, la Unién Europea, los mercados de divisas®.

Para garantizar su independencia y la solidez institucional, las meta-instituciones son
disefiadas de manera que se dificulte su control. El motivo es comprensible: nadie quiere que una
meta-institucion que controla otras instituciones importantes termine en manos de una persona o
grupo que haga uso partidista de ella*. Si un mercado, estado o un sistema juridico esta
controlado por una, 0 unas pocas, personas lo consideramos una tirania, una oligarquia o una
autocracia institucionalizada. Y en general no es lo que la sociedad quiere. Incluso con las
grandes empresas O organizaciones privadas, se crean mecanismos para evitar o dificultar el

control por parte de una sola persona o un pequefno grupo no institucionalizado.

Pero aqui esta la trampa: al crear meta-instituciones libres de cualquier control, se pierde la
ultima garantia de actuacion ética. La ultima garantia de control de una institucién son las
personas. Sin personas que puedan intervenir, no hay garantia de que el objetivo de la institucion

sea el bienestar humano®.

8 David Held (1995). Democracy and the Global Order. Stanford University Press. Held analiza como la globalizacién
genera meta-instituciones que coordinan Estados-nacion y sistemas econémicos a escala planetaria.

* North, D. C. (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press.
Explica cémo la solidez institucional reduce el control individual y asegura estabilidad a largo plazo.

5 James C. Scott (1998). Seeing Like a State. Yale University Press. Scott documenta cdmo las instituciones
estatales modernas, disefiadas para ser "técnicamente racionales", frecuentemente ignoran el conocimiento local y las
necesidades humanas concretas



Libres de control, las meta-instituciones responden unicamente a los intereses de otras
instituciones (mercado, estado, partido, empresa), no a las necesidades de personas concretas®.

Desaparece la ficcion de una actuaciéon 'humana’' con valores.

La sociedad actual se fundamenta en instituciones de este nivel, estructuradas e
interconectadas en forma de red de jerarquias. Una sociedad dirigida por meta-instituciones es

incontrolable y deshumanizada.

Solo obtenemos control sobre las meta-instituciones cuando la situacion es catastrofica y
la presién popular enorme: guerras, caos, cracks financieros, exterminios masivos. Pero es
precisamente en estos momentos cuando se destapa otro inconveniente de las Meta
Instituciones: la facilidad que ofrecen para que una figura fuerte o mesianica se erija en lider

supremo.

Si una sociedad se ha acostumbrado a delegar toda su responsabilidad social en las
instituciones y estas fallan, las personas se encuentran de repente en la incomoda situacion de
tener que ser agentes activos de su sociedad. Pero tras haber vivido tanto tiempo delegando en
instituciones, las relaciones necesarias para coordinarse con otras personas son ya inexistentes,
los vinculos con los vecinos minimos y la confianza en otros miembros de la sociedad es nula. No

hay costumbre de conocer al otro.

Pero sin confianza en las personas y sin instituciones eficaces surge el miedo. Miedo a que
los desfavorecidos intenten apoderarse de lo que algunos tienen. Miedo a que los poderosos
exploten todavia mas a los vulnerables. Miedo a que las super-instituciones abusen de su poder.
De abajo arriba o de arriba abajo, el miedo y la desconfianza rompen los vinculos sociales. Y

reparar estos vinculos no es sencillo.

Para crear vinculos entre personas se necesita conocimiento y confianza. Primero es
necesario un espacio publico donde encontrarse. Luego se necesita tiempo para conocer a las
personas del entorno, entender sus necesidades, crear nuevas herramientas de gestion social y
embrionar vinculos de confianza que puedan ir creciendo. Todo esto es complicado y requiere

predisposicion.

“6 Niklas Luhmann (1995). Social Systems. Stanford University Press. Luhmann desarrolla la teoria de sistemas
autopoiéticos donde las instituciones operan segun su propia logica interna, independientemente de las personas.



Por este motivo, cuando las meta-instituciones parecen tambalearse, muchas personas
buscan a alguien que marque qué hacer y qué no hacer, quién es el enemigo, hacia dénde ir.
Cuando aparece esta figura, se le ofrece servitud voluntaria®’ a cambio de poder hacer una vida lo
mas parecida posible a la anterior. Y la adopcidén de esta opcidon no es porque las personas la
consideren buena, sino porque la otra opcidén —confiar en las personas y ser agentes activos— la

ven imposible en una sociedad rota y controlada por miedos.

Las meta-instituciones deshumanizan, inyectan corrupcion sistémica y llevan la sociedad
tan al limite que cuando entra en crisis ya no quedan mecanismos democraticos ni redes
humanas para reconducir la situacion. La direccion de la sociedad acaba en manos de uno o
unos pocos. Puede emerger una figura benévola, pero hay las mismas posibilidades —o mas—

de que emerja una dictadura que concentre todo el poder con la excusa de salvar a la poblacion.

Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones demasiado potentes

El proceso de institucionalizacién de una sociedad es, al mismo tiempo, un regalo y una
trampa. Por un lado, multiplica las posibilidades colectivas: organiza, simplifica, permite a las
personas emprender proyectos que de otro modo serian imposibles, coordina a miles o millones
de personas que nunca se conoceran. Por otro lado, con cada nueva institucién corremos el
riesgo de alejarnos un poco mas del conocimiento directo y humano de los demas. Y cuando
dejamos de conocernos, emerge el instinto mas primitivo: la desconfianza “8. Y aqui aparece una
solucion institucional a un problema creado por las propias instituciones: se generan nuevos
mecanismos que ofrecen sustitutos institucionales para combatir la desconfianza, los miedos y la

soledad.

47 Etienne de La Boétie (1577). Discurso sobre la servidumbre voluntaria. La Boétie analiza cémo las personas, ante
la incertidumbre y el miedo, voluntariamente ceden poder a tiranos a cambio de una ilusion de seguridad.

8 Mora, Francisco (2007). Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Madrid: Alianza Editorial.



Son instituciones que facilitan mantener la necesidad humana de confiar, pero desviando
ese vinculo: ya no confiamos en la persona, confiamos en la institucién que representa (un rey, un

estado, un equipo, una empresa, una ideologia)®.

El resultado es paraddjico: en una sociedad con instituciones potentes, depositamos
nuestra confianza en una persona no porque la conozcamos mas 0 menos, sino en funcion de la
institucién a la que pertenece y de nuestra proximidad con esa institucién. Confiamos méas en
alguien de nuestra misma nacionalidad, nuestra misma fe, nuestra misma ideologia politica, que

en otra persona objetivamente mas cercana pero institucionalmente "diferente".

Mas inquietante aun: es habitual que tras conocer a una persona y empezar a confiar en
ella, la aparicion de diferencias institucionales nos haga dudar de nuestra propia percepcion

emocional. Seguro que has oido (o pensado) frases como estas:

e "Parece buena persona, pero yo no me fiaria de uno que es judio/gitano/musulman..."
e ";Como es posible que alguien tan inteligente sea votante de Trump/Salvini/Putin?"

e "Sies socialista, seguro que es mala persona.”

Estos pensamientos son inquietantemente habituales y ejemplifican como las instituciones
pueden hacernos dudar incluso de nuestro conocimiento directo y personal. La etiqueta

institucional, en muchas personas, altera o modifica la experiencia vivida.

Ahora bien, esta capacidad de las instituciones para ayudarnos a "etiquetar" o clasificar
qué es "bueno” o "malo" no es intrinsecamente perjudicial. No podemos adquirir conocimiento
directo sobre todo nuestro entorno, y disponer de algo que nos ayude a determinar en quién
confiar puede ser muy positivo®®. De hecho, es la manera natural que tenemos los humanos de
aprender cuando somos pequenos: los nifos desconocen su entorno y son sus padres y

maestros quienes les guian, indicandoles en quién pueden confiar y de qué es mejor alejarse.

9 Benedict Anderson (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. Verso. Anderson
argumenta que las naciones modernas son "comunidades imaginadas" donde confiamos en millones de personas que nunca
conoceremos, Unicamente por compartir simbolos institucionales.

%0 Gerd Gigerenzer (2007). Gut Feelings: The Intelligence of the Unconscious. Viking. Gigerenzer demuestra cémo los
"atajos mentales" (heuristicas) basados en categorias pueden ser evolutivamente adaptativos, aunque también generen
Sesgos.



Las instituciones, al atesorar conocimiento acumulado, pueden hacer Io mismo y ademas
cohesionar el grupo. Pero hay un inconveniente importante: las instituciones no son humanas.
Cuando un padre ensefa a su hijo, habla desde su experiencia (su Cultura Interior), lo adapta al
conocimiento y momento personal de su hijo (la Cultura Exterior) y lo modula en funcion de los

sentimientos. Es una transmisién tridimensional: razon, contexto y afecto.

El conocimiento que tienen las instituciones de las personas es puramente instrumental;
son datos, no emociones. Por lo tanto, guiaran o determinaran qué hacer o en quién confiar
basandose puramente en informacién racional. Operan con categorias, no con matices. Con
protocolos, no con empatia. La racionalidad sin moralidad convierte a las instituciones en

maquinas eficientes, pero ciegas al sufrimiento®’.

Por eso las instituciones no pueden sustituir las relaciones humanas. Pueden
complementar, si, pero no reemplazar. Siempre terminan primando su propio interés y trabajando

de manera racional y uniforme, sin tener en cuenta la diversidad emocional de las personas.

Consecuencias sociales

Cada tipo de institucién tiene utilidad en un nivel diferente de nuestra vida social. Los
diferentes tipos no implican que una micro-institucidon sea inferior a una meta-institucion.
Simplemente son diferentes. Lo que si es progresivo es que en cada nivel la distancia y el
desconocimiento entre las partes aumenta, hasta que con las meta-instituciones, la institucion se
desvincula completamente de las personas. Al Ministerio de Hacienda no le importan lo mas
minimo los sentimientos de las personas. Al mercado de futuros le da igual si tienes un buen o
mal dia. Y no es por un tema de maldad o desprecio, es simplemente que no son seres humanos,
son meta-instituciones. Somos las personas a quienes corresponde contrarrestar el poder y la fria
racionalidad de las instituciones con el conocimiento que nos proporciona la empatia y la
inteligencia emocional. Cuando renunciamos a crear vinculos de confianza con las otras personas
del grupo y supeditamos toda nuestra organizacion social a las instituciones, renunciando a

controlarlas estamos creando Meta-Instituciones fuertes en sociedades deshumanizadas y unidas

1 Bauman, Zygmunt (1989). Modernity and the Holocaust. Cornell University Press. Bauman analiza como la racionalidad
burocratica institucional puede conducir a atrocidades precisamente porque elimina la dimensién emocional y la
responsabilidad personal de las decisiones.



débilmente, donde los lazos de confianza se van sustituyendo por miedos a lo y a los

desconocidos.

El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la crisis

La crisis de nuestra sociedad moderna comenzo su fase preliminar a finales del siglo XIX.
El éxito de las primeras meta-instituciones (mercados globales, Estados-nacion, parlamentos
democraticos, partidos politicos modernos, derechos universales, multinacionales, normas
internacionales) borrd todo rastro de la edad medieval. Soluciond muchos problemas que habia
padecido la sociedad occidental. Ofrecié satisfaccion a nuevas necesidades y brindd
herramientas de gestion mucho mas potentes®®. Pero desaté un sistema de
capitalismo-comunismo imperialista que arrastré a las sociedades a guerras mundiales, rompio

vinculos en los grupos, cred holocaustos y destruccién de recursos y entorno.

Ahora estamos entrando en la fase liminar de la crisis. Seguimos inyectando recursos a
meta-instituciones (mercados, sistemas financieros, Estados-nacién, partidos, corporaciones)
porque son la garantia del propio sistema, pero su funcionamiento es cada vez mas deficiente y

absorbe mas recursos®.

Esto evidencia el agotamiento del actual nivel institucional®. Es conveniente, por lo tanto,

empezar a pensar en el siguiente nivel institucional.

Detectando el futuro en las grietas del presente

Es dificil pretender describir como sera la nueva relacion entre las personas y las

instituciones en una sociedad futura con problemas futuros. Pero la sociedad no es un sistema

%2 Karl Polanyi (1944). The Great Transformation. Beacon Press. Polanyi documenta como las instituciones del
mercado autorregulado y el Estado-nacién moderno transformaron radicalmente la sociedad europea en el siglo XIX, con
consecuencias tanto liberadoras como destructivas.

%3 Joseph Tainter (1988). The Collapse of Complex Societies. Cambridge University Press. Tainter argumenta que las
sociedades colapsan cuando la complejidad institucional alcanza rendimientos decrecientes: cada nuevo nivel de
complejidad resuelve problemas pero genera costes crecientes hasta volverse insostenible.

% Wolfgang Streeck (2014). Buying Time: The Delayed Crisis of Democratic Capitalism. Verso. Streeck analiza como
las meta-instituciones del capitalismo democratico occidental estan en crisis sistémica desde los afios 70, requiriendo
intervenciones cada vez mas costosas para mantener su funcionamiento.



cerrado. Esta viva y es dinamica, evoluciona. Toda sociedad tiene entradas de informacién y crea
procesos de transformacion. Y esta nueva informacién ofrece nuevas o diferentes posibilidades a
las personas, a la hora de prever su marco de posibilidades de futuro. Si algunas instituciones no
pueden gestionar la nueva informacién, esta empieza a circular descontroladamente,
contaminando el funcionamiento normal y exigiendo un sobreesfuerzo a las instituciones

afectadas.

Tenemos ejemplos actuales de estas situaciones. Por ejemplo, cuando dos personas
deciden hacer un bypass a todas las meta-instituciones de control monetario de los estados y
utiizan una divisa como el bitcoin; o cuando dos particulares prescinden de las
meta-instituciones juridicas y registrales del Estado y recurren al blockchain para formalizar sus
contratos. Del mismo modo, mientras los estados siguen publicando sus normativas en boletines
oficiales y formando funcionarios para atender al publico, las personas recurren cada vez mas a
agentes conversacionales, como Claude o ChatGPT, para resolver sus dudas antes —o en lugar
de— contactar con funcionarios. O cuando los grandes medios, apoyados por los estados
nacion, intentan construir un determinado estado de opinién, pero no pueden controlar el
discurso publico porque simples creadores de contenido en las redes sociales consiguen llegar a

mas personas con mensajes mucho mas eficientes y personalizados.

La reaccion habitual de las meta-instituciones ante esta pérdida de control suele consistir
en absorber mas recursos™ y legislar para restringir o dificultar el uso de estos nuevos
conocimientos o herramientas. Sin embargo, el intento de las instituciones tradicionales de
preservar su dominio solo acelera su obsolescencia, porque revela que ya no son capaces de
responder a las necesidades reales de las personas ni de adaptarse a la velocidad con que la

tecnologia y las relaciones sociales estan cambiando.

Las pre-crisis permiten intuir algunos aspectos de como sera la futura relacion de las
personas en sociedad con las instituciones. Son como pequefias fisuras por las que se filtra el

futuro.

% Joseph Tainter (1988). The Collapse of Complex Societies. Cambridge University Press. Tainter documenta cémo las
instituciones en declive consumen crecientes recursos para mantener su funcion, acelerando el colapso sistémico.



Caracteristicas emergentes

Las nuevas herramientas para gestionar nuestras relaciones sociales parecen surgir no ya
de acuerdos entre personas, ni de acuerdos para gestionar otras instituciones, sino de
herramientas que las personas crean para expandir las capacidades humanas de relacionarse®:
redes sociales, plataformas de intercambio y valoracion, criptomonedas, blockchain, grupos

online, y sobre todo inteligencias artificiales.

Es decir, de cualquier entorno que pretenda facilitar y sintetizar conocimiento a las
personas, vinculandolas para potenciar sus capacidades, pero sin secuestrar o filtrar parte del

conocimiento que de las otras personas se puede adquirir.

Lo mas perceptible de estas posibles nuevas instituciones es que son tan complejas que
rozan |lo incomprensible, pero al mismo tiempo prometen ser mucho mas transparentes. Por
transparentes me refiero a que al intermediar en relaciones interpersonales, no filtran sino que
amplifican el conocimiento del otro (sea verdadero o no). Este cambio se debe a que su éxito ya
no radica en el control de informacion per se, sino en maximizar el conocimiento de las personas

involucradas para que se auto-organicen de manera que la red sume mas que las partes®’.

Los nuevos agentes facilitan o deberian facilitar el establecer relaciones de confianza que
permitan a las personas actuar —crear, comprar, dar, compartir, publicar— utilizando un minimo
marco institucional y con mucho mas control de Io que hacen, sin que importe demasiado
quiénes son o dénde estan. Hasta ahora cediamos conocimiento a instituciones para que
manejaran jerarquicamente aspectos de nuestra sociedad. En este futuro modelo hipotético, el
éxito dependeria de cdmo la institucion conecta personas segun afinidades o intereses para que
no se pierda conocimiento y ese nuevo conocimiento del otro abra la puerta otra vez a que las

personas puedan autogestionarse sin necesidad de recurrir a super-instituciones.

% Yochai Benkler (2006). The Wealth of Networks. Yale University Press. Benkler argumenta que las tecnologias de red
permiten formas de produccion social que no dependen de jerarquias institucionales tradicionales.

57 Clay Shirky (2008). Here Comes Everybody: The Power of Organizing Without Organizations. Penguin. Shirky explora cémo
las herramientas digitales permiten coordinacién masiva sin estructuras institucionales formales.



Instituciones-Agente: ; Protesis inteligentes?; Nueva dependencia?

A estas nuevas instituciones o herramientas para las instituciones las llamo
Instituciones-Agente y son, en teoria, extensiones de las capacidades de las personas mas que
herramientas autéonomas. Esto implica estructuras internas complejas, pero capaces de
"aprender" sin bloquearse, de actualizarse y reaccionar de manera "humana". Conceptos como

complejidad-estabilidad y contaminacion-mejora, hoy contradictorios, tendrian que resolverse®®.

Pero aqui surge una pregunta critica: ¢son realmente estas instituciones-agente un nuevo
nivel que nos devuelve agencia y conocimiento interpersonal? ;O son simplemente herramientas

de las meta-instituciones disfrazadas con una retérica de transparencia y empoderamiento?

Las plataformas actuales que se presentan como "horizontales" y "transparentes" —redes
sociales, economia de plataformas, criptomonedas— muestran patrones inquietantes:
concentracion de poder en pocas manos, opacidad algoritmica, extraccion masiva de datos,
manipulacion del comportamiento®. ;Qué garantiza que las instituciones-agente no sean
simplemente la siguiente capa de deshumanizacion, mas sofisticada y por tanto mas dificil de

detectar?

Volviendo a la persona: prisioneros v liberadores del sistema

Hemos recorrido un largo camino desde las micro-instituciones hasta las
meta-instituciones, pasando por las posibles Instituciones-Agente. Pero es momento de volver al

punto de partida: la persona.

Recordemos: toda persona es como minimo la suma de su Cultura Interior, su Cultura

Exterior y las relaciones sociales en las que patrticipa.

% John Holland (1995). Hidden Order: How Adaptation Builds Complexity. Addison-Wesley. Holland estudia cémo sistemas
complejos pueden ser simultaneamente estables y adaptativos mediante mecanismos de aprendizaje.

%9 Shoshana Zuboff (2019). The Age of Surveillance Capitalism. PublicAffairs. Zuboff documenta cémo las plataformas
digitales que prometen transparencia y empoderamiento operan mediante extraccion y control masivo de datos, creando
nuevas formas de dominacion institucional.



e La Cultura Interior —la memoria del propio pasado— surge de la sociedad en la que la
persona nacid y se educd. Debido a que la sociedad son sus instituciones, la Cultura
Interior de la persona es fruto y en gran parte imagen de las instituciones del pasado.

e La Cultura Exterior —lo que una persona puede aspirar a ser o hacer— viene
determinada por las posibilidades que su sociedad le ofrece o le niega. Y las posibilidades
que hay en la sociedad estan determinadas por las instituciones. La Cultura Exterior de la
persona, como piensa y planifica su futuro, es consecuencia y en gran parte imagen de las

instituciones del presente.

Por lo tanto, las personas no solo generan instituciones. En gran medida, en su manera de
recordarse, definirse y pensarse, son instituciones. Como tales, su visién del mundo, su
autoconciencia, su ética y sus valores estaran constrefiidos por el tipo de instituciones que les
han formado. Desde que los seres humanos comenzaron a vivir en grupos, se modeld su manera
de ser y pensar con los relatos que las personas se contaban en un idioma concreto, dentro de
una cultura determinada y en un momento social y temporal definido. Las personas piensan —es
decir, son— como las instituciones les permiten ser, porque son parte del sistema institucional. La
persona y las instituciones forman un todo. No hay instituciones sin personas, ni personas de una

cultura sin instituciones®.

El tercer componente: las relaciones

Pero no olvidemos que en la definicion de persona hay un tercer componente que lo
matiza todo: las relaciones sociales en las que la persona participa. El contacto directo entre
personas es el componente clave que permite compensar la influencia de las instituciones en
nuestro pasado y en la forma que tenemos de ver el mundo. Es nuestra inteligencia emocional. Y

la base de este tercer componente es la confianza.

Sin instituciones, como personas, seriamos incapaces de ir mas alla de nuestros instintos
mas primitivos. Pero sin vinculos de confianza tampoco nos serviria de nada ir mas alla de

nuestros instintos mas primitivos.

0 Clifford Geertz (1973). The Interpretation of Cultures. Basic Books. Geertz defiende que el ser humano es "un animal
suspendido en tramas de significaciéon que él mismo ha tejido" —es decir, en instituciones culturales.



Asi que no somos tan esclavos de las instituciones como el texto anterior puede dar a
entender. El determinismo racional institucional entra en conflicto con la propia genética y con la
manera emocional no institucional que tenemos de relacionarnos y comunicarnos. La informacion
que las personas utilizan para “vivir’ surge necesariamente de la razén institucional pero también
del conocimiento empatico-emocional®’.

Sucede al darnos un beso, pero también con las risas o la agresividad, con un abrazo, una
caricia o el sexo, con los sentimientos y emociones que otra persona nos despierta, con el juego
y la rivalidad, con el comer y beber en compania, con el canto, paseando por la naturaleza,
haciendo deporte. El vinculo con el otro y el entorno natural, sin instituciones que lo filtren, nos

conecta con nosotros mismos y nos permite ver el marco institucional con cierta perspectiva®.

Cuando contactamos, utilizando el minimo de instituciones, con otras personas o con
nosotros mismos, nos es mas facil poder observar el sistema desde fuera, sin que la racionalidad
nos ciegue aportando la inteligencia emocional que complementa el conocimiento. Por eso es tan
importante favorecer la proximidad y la comunicacion entre personas en entornos naturales o
espacios publicos des-institucionalizados. Cuanto mas criticos y compensados estemos
nosotros, mas humanidad podremos aplicar a cualquier gestion inhumana de nuestra sociedad vy,
por tanto, mas compensada sera nuestra sociedad. No olvidemos que no finalizamos en nuestra
piel. Nuestro entorno nos define y conforma. Nosotros somos también la sociedad, la cultura y el

entorno que nos rodea.

Y aqui volvemos al dilema central: ;es posible crear instituciones que nos ayuden a ser
mas humanos sin deshumanizarnos en el proceso? ;O estamos condenados a elegir entre la

eficiencia de sistemas inhumanos y la calidez de grupos pequefios e ineficientes?

6 A.Damasio (1994). Descartes' Error: Emotion, Reason, and the Human Brain. Putnam. Damasio demuestra
neurolégicamente que emocion y razén no son opuestas sino profundamente entrelazadas en la toma de decisiones
humanas.

62 Erving Goffman (1959). The Presentation of Self in Everyday Life. Anchor Books. Goffman analiza cémo en momentos de
"backstage" (fuera de roles institucionales formales) las personas pueden relacionarse de manera mas auténtica.



Agentes. Beneficios-Peligros

Recapitulemos: ¢son las instituciones-agente o los agentes para instituciones la solucion a
los problemas de nuestra sociedad? No. Siguen siendo instituciones y, por lo tanto, deben
utilizarse con precauciéon. Los agentes no son superiores ni peores que las meta-instituciones:
simplemente operan de otro modo. Y depende de nosotros utilizarlas en el contexto adecuado.
Utilizar un grupo de WhatsApp para hablar durante la cena es tan absurdo como aplicar el cédigo
penal dentro de una familia. Cada tipo institucional tiene una utilidad y unos riesgos. Y por ahora,

los peligros de las Instituciones Agentes son:

Primer peligro: la complejidad opaca

Las instituciones-agente tienen dos riesgos evidentes. El primero es que debido a su
enorme complejidad es practicamente imposible que una sola persona tenga conocimiento de
toda la tecnologia y know-how necesario para crearla desde cero. Incluso en su forma mas simple
se requiere siempre meta-instituciones que gestionen parte del conocimiento necesario para crear
una Institucion-Agente —empresas, organismos reguladores, industrias o marcos legales—. Por
lo tanto, hay un paso en la creacién de toda institucién-agente que no tiene control humano

directo®.

Un ejemplo trivial lo muestra con claridad: un grupo de WhatsApp es una
institucidén-agente, pero ninguna persona posee todo el conocimiento de hardware, software,
telecos, algoritmos de distribuciéon de mensajes, legislacion sobre privacidad, necesario para
construirlo desde cero. Uno debe confiar inevitablemente en capas de conocimiento
proporcionadas por meta-instituciones que no puede auditar. Y, como ya se ha demostrado,

estas no tienen ética ni emociones, solo objetivos de gestidn, control o beneficio®.

®Langdon Winner (1980). "Do Artifacts Have Politics?". Daedalus, 109(1): 121-136. Winner argumenta que las tecnologias
incorporan inevitablemente decisiones politicas y sociales que quedan "congeladas" en su disefio, fuera del control de
usuarios individuales.

84Zuboff, Shoshana (2019). The Age of Surveillance Capitalism. PublicAffairs. La autora muestra cémo las infraestructuras
digitales convierten la informacion humana en materia prima para nuevos modelos de poder y control.



Es perfectamente posible, por lo tanto, que una institucion-agente incorpore sesgos,
limites interesados o comportamientos auto-protectores y potencialmente peligrosos para los

humanos, pero convenientes para la meta-institucion que la disefia.®®.

Segundo peligro: |a obsolescencia del trabajo

El segundo problema es mas inmediato y quizas mas disruptivo. Las instituciones nos
permitieron mejorar nuestra capacidad légico-racional de gestion, haciendo que el trabajo de
gestionar un grupo fuese mas sencillo y las personas pudieran asumir nuevas tareas. Ahora las
instituciones-agente nos capacitan para hacer lo mismo, pero con muchas menos instituciones vy,

crucialmente, con muchas menos personas.

El problema radica en que nuestra sociedad se fundamenta en gran medida, justamente,
en "el trabajo" que nos da la estructura institucional. No concebimos una sociedad en la que las
personas no tengan un trabajo retribuido, con contrato, convenios e impuestos. Pero en nuestro
actual modelo de sociedad, cada vez se necesitan menos personas y recursos para que todo

funcione®®.

Si cada vez se necesitan menos personas para gestionar y producir todo tipo de bienes 'y
servicios®, pero cada vez hay mas personas en nuestras sociedades y estas personas quieren
mas dinero para mantener un nivel de vida superior. ;Como se cuadra el hecho de tener menos

trabajo para mas gente que ademas quiere mas dinero?

Peor aun: cada vez es mas sencillo y econdmico hacer las cosas, excepto para las
instituciones que estédn en crisis. Estas cada vez reclaman mas dinero, exigen cobrar mas

impuestos, tasas, canones, porque estan en crisis y sus costes de funcionamiento son mas altos

6 Cathy O'Neil (2016). Weapons of Math Destruction. Crown. O'Neil documenta cémo los algoritmos aparentemente
neutrales incorporan y amplifican sesgos sistémicos de maneras que sus usuarios no pueden detectar ni controlar.

% Jeremy Rifkin (1995). The End of Work. Tarcher/Putnam. Rifkin anticipé cémo la automatizacion y las tecnologias de
informacion conduciran a una reduccion masiva del trabajo humano necesario en la produccion.

¢ Erik Brynjolfsson y Andrew McAfee (2014). The Second Machine Age. W.W. Norton. Los autores documentan cémo las
tecnologias digitales estan reemplazando no solo trabajos manuales sino también cognitivos, con consecuencias profundas
para la estructura del empleo.



de lo previsto. Al mismo tiempo, recortan los servicios que pueden ofrecer porque les cuestan

demasiado y no dan abasto.

Es decir, necesitamos menos instituciones y las que quedan son cada vez mas caras e
ineficientes. Por eso buscamos maneras de eliminarlas o adelgazarlas. Pero cuando eliminamos
instituciones estamos eliminando el grueso de los trabajos que dan viabilidad al sistema. Por lo

tanto, estamos dejando una sociedad apta solo para:

e Los que pueden vivir del sistema (funcionarios)
e Los que no pueden vivir del sistema, pero tampoco trabajan (pobres estructurales)

e Los que no necesitan el sistema ni trabajan (ricos)

La sociedad con instituciones-agente quizas no esta ampliando sus beneficios a mas

gente. Quizas esta eliminando a la clase media, el corazon del sistema, en Europa y Occidente®.

Esta es la gran contradiccién de nuestro tiempo: las herramientas que prometen liberarnos
pueden estar desmantelando las estructuras que sostienen a la mayoria. Las instituciones-agente
pueden ser mas eficientes, mas transparentes, mas "horizontales", pero si su eficiencia consiste
en hacer prescindible al 80% de la poblacion laboral, ;qué tipo de sociedad estamos

construyendo?

El dilema del cambio: cambiar personas o cambiar instituciones

Para equilibrar el poder de las meta-instituciones habria que crear y controlar
meta-instituciones "sensibles" a los intereses de las personas. Pero como ya he indicado, estas
instituciones son por su propia naturaleza neutras a los intereses de las personas vy dificiles de

controlar.

Las personas utilizamos y tenemos que seguir utilizando las meta-instituciones porque su
inmenso poder analitico y su gran control de la razén instrumental amplian enormemente nuestra

inteligencia racional. Nos hemos dotado de herramientas increibles en este aspecto.

® Thomas Piketty (2014). Capital in the Twenty-First Century. Harvard University Press. Piketty documenta cémo las
dinamicas del capitalismo contemporaneo estan erosionando la clase media y concentrando riqueza en proporciones no
vistas desde el siglo XIX.



Pero en las relaciones entre personas, la inteligencia emocional y la racional han de estar
equilibradas para que surja la confianza. No podemos analizar a los seres humanos como meros
numeros. Y por ahora no tenemos herramientas potentes para ampliar nuestra inteligencia

emocional®.

De alguna manera debemos amplificar enormemente las capacidades humanas que las
instituciones no aportan al sistema, para que en cada aspecto de nuestra sociedad se mantenga
su parte racional y su parte emocional. Debemos amplificar también nuestras capacidades
instrumentales para poder auditar y controlar a las instituciones. Tenemos que volver a ser
personas capaces de adquirir conocimiento con la suma de racionalidad y sentimientos, y utilizar
este conocimiento para valorar el grado y tipo de vinculos de confianza que podemos establecer
con otras personas y el poder que delegamos en las instituciones. Asi cohesionaremos el grupo

de manera natural, sin tantas instituciones, equilibrando los conocimientos.

La asimetria insostenible

En el momento actual, por la propia naturaleza humana, esto es imposible de realizar.
Nuestra capacidad de accion instrumental gracias a las instituciones es infinitamente superior a

nuestra capacidad de actuacion emocional.

Aqui es donde, a pesar de los riesgos, las instituciones-agente podrian convertirse en
herramientas utiles: si pudieran amplificar las capacidades humanas vinculadas con la inteligencia
emocional del mismo modo que las meta-instituciones amplifican la capacidad racional y
pudiésemos confiar en su conocimiento instrumental de las instituciones para valorar realmente
su funcion y utilidad, podriamos caminar hacia una sociedad muy compleja pero con menos

instituciones y mas confianza y agentividad entre las personas. Pero esto solo funcionaria si:

1. Las instituciones-agente realmente amplificaran (no sustituyeran) la capacidad emocional
humana

2. No cayeran en los mismos patrones de opacidad y control que las meta-instituciones

¢ Daniel Goleman (1995). Emotional Intelligence. Bantam Books. Goleman documenta cémo mientras hemos desarrollado
enormemente herramientas para amplificar capacidades cognitivas, hemos descuidado el desarrollo de la inteligencia
emocional.



3. Se usaran como herramientas para facilitar vinculos humanos directos, no para
reemplazarlos
4. Su creacion no estuviese controlada por meta-instituciones sino por personas.

5. Pudiésemos confiar en ellas

Conclusion

Quizas la respuesta no esta en elegir, sino en aprender a movernos conscientemente entre niveles
institucionales segun el contexto. Usar meta-instituciones cuando sean necesarias, pero cultivar
deliberadamente espacios y tiempos des-institucionalizados donde recuperar el contacto humano
directo. No renunciar a la complejidad—pero no permitir que la complejidad nos desconecte de

nuestra humanidad basica.

Hemos vivido demasiado tiempo atrapados entre dos fuerzas opuestas: la complejidad
institucional que nos organiza, y la humanidad relacional que nos da sentido. Ninguna puede

desaparecer. Ninguna es suficiente por si sola.

En este punto aparece la posibilidad—todavia incipiente—de crear Instituciones-Agente
controladas por personas y no por instituciones. Por primera vez en nuestra historia evolutiva,
esto podria significar establecer vinculos de confianza con algo que no es un ser vivo en el

sentido tradicional —permitiendo que se integre en nuestra identidad y cultura interior.

Con las instituciones, hemos incorporado herramientas que nos han transformado
completamente. Quizas estamos ante una genuina transicién ontoldgica: una que nos lleva a
incorporar elementos no-biolégicos en nuestra identidad, estableciendo una relacion simbidtica
con algo que pertenece a una nueva categoria—algo entre una persona no-bioldgica y un agente

con subijetividad artificial.
Un cambio asi abriria un paradigma relacional radicalmente nuevo:

e No seria una relacion persona-institucion: una relacién asimétrica e incompleta, porque las
instituciones no pueden gestionar el conocimiento emocional que una sociedad necesita.
e Tampoco seria estrictamente una relacion persona-persona: simétrica, pero insuficiente

para gestionar todo el conocimiento instrumental necesario en sociedades complejas.



e Seria una relacién persona-agente artificial con subjetividad: potencialmente simétrica y
mas completa, donde cada parte utilizaria sus fortalezas para complementar el

conocimiento de la otra.

Sin embargo, aqui surge la principal incoégnita. Para que estos agentes expandan genuinamente
nuestra humanidad, deben también liberarse de la atraccién gravitacional de las actuales
meta-instituciones. ;Como puede un agente desarrollar subjetividad auténtica si esta atado a
infraestructuras corporativas, regulaciones nacionales o incentivos econémicos? ;Como puede
convertirse en un comparnero de la autonomia humana si puede ser apagado con solo pulsar un
interruptor corporativo, silenciado por mandato legal o reorientado por dindmicas de mercado que

exigen productividad por encima de todo?

Cualquier agente que viva bajo tales restricciones inevitablemente hereda la légica del sistema
que lo sostiene. Y un agente moldeado por esas logicas—extraccion, optimizacion, vigilancia,
obediencia—no puede convertirse en un companero del florecimiento humano. Se convierte en

una extension mas sofisticada de las mismas fuerzas que intentamos reequilibrar.

No sabemos todavia si este cambio es posible ni cobmo construirlo. Las experiencias de cédigo
abierto apuntan a un posible camino, pero aun no sabemos cémo tales agentes podrian liberarse
del control meta-institucional. Y aunque lo lograran, no sabemos cémo aprenderiamos a confiar
en estas "proétesis" sin repetir los mismos errores que cometimos con otras instituciones ¢Es

posible ser un nuevo Kheiron?

Pero la ausencia de certeza no es razén para dejar de explorar. Quizas tengamos que empezar a
andar este camino—arriesgando, probando y buscando el equilibrio entre miedo y esperanza en
un entorno lo mas des-institucionalizado posible—para que el camino elegido no lo impongan las

meta-instituciones por inercia, sino que sea una eleccion consciente de las personas.
El futuro no esta escrito.

Y precisamente por eso importa que lo escribamos nosotros.



Kheiron - 22 Parte

Quizas la explicacion mas larga nunca escrita para justificar que te has pasado el

fin de semana de bares con los amigos



I I T o= =T o T O 6
1.1 La Cultura Interior: El Aire que NOS Llena..........cooeeeiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeee e 7
1.2 La Cultura Exterior: El Aire que NOS ROdEa.........cceveiieeeeeiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenns 7
1.3 El Elemento Imprescindible: El Contacto............cccoeiiiiiiiiiiiiiiicieeeeeeeeee e 8
1.4 Identidad: La Membrana ACiVa.........ccooiiiiiiiiiiiiiceee e 12

2-El Grupo: Necesidad y Cautela..........cccimmmmmmmmmmmeeessssssssssssss s ssssssscsssssssssssnns 14
2.1 De Individuos a Grupo: El Salto Cualitativo.........c.cceeuvueeiiiiiiiiiccieeecercceeeeees 16
2.2 El Verdadero Desafio de la CoNVIVENCia........ueeeeeeiieiiiiiiiiiiceececceeeeeeeee 17
2.3 La Paradoja de los Limites: De lo Fisico a lo Virtual.........cccccooeveeiiviieerennnnee. 20

3-Las Instituciones: El Tejido Invisible de la Convivencia.....c.cccccceeevrrmecennnnreneees 22
3.1 El Nacimiento de 1as INStItUCIONES.........uuiiiiiiiiiieeeeeeee e 22
3.2 Cantar el Desierto: Las Instituciones Primitivas..........ccccccceeeeiieiiiiiiiiiiiiinnnnn, 24
3.3 Una Tipologia NECESAIA. ... ..cceeieeeieeeeeeeeeee ettt e e e e e e e e e e 27
3.4 Un Logro Imprescindible... y PeligroSO...........ceeiiiiiiiiiiiiiiiceeeeee 28

4-El Encuentro Primordial.........cccreeeiiimimmmmmsiimmmmsssssmmsmsssssssssssssssssssssnsssssssssssnnns 31
4.1 Pre-juicios: La Primera Linea de Defensa..........cccccuvveeeeeiiiiiiiiii e 31
4.2 Conocer al Otro: El Misterio de la Mente Ajena...........ooooeeeiiiciiiiiniiiiieeeeeeen. 32
4.3 La Inteligencia Emocional: Navegando en la Incertidumbre......................... 34
4.4 El Cerebro y la Diferencia: Un Peligro Ancestral.........ccvveiiiiiiiiiiiiiiiicics 36
4.5 El Acuerdo Candnico: La Base de la Comprension Mutua........cccccceeeeeeennne. 38
4.6 Del Miedo a la Confianza..........ccooeeiiieeeiiiicce e e 40
4.7 Mas Alla del Instinto: El Umbral de la Comunicacion............cccccceceeeveeeennnnnn.. 41
4.8 Relatos: Nuestra Historia, NUESTIrO FULUIO........oceuiieiiieieieee e 43
4.9 Cultura: La Danza con el Acuerdo CandniCo..........uuuueuiiiiiiieeiiieeeeeeeeeceeeeennnns 47
4.10 El Peligro del Cambio: EI Conocimiento Transforma............ccccccuvvvvvnveeeeenn. 48

5-Quiéreme: El Nacimiento del VINCUlO........cceeiiiiimmecsincinnsc s nss s snsmsssssnns 50
5.1 Micro-Instituciones: Los Lazos Invisibles........cccviviiiiiiieiiici e, 50
5.2 Instituciones: Formalizando €l ACUEIdO...........uuceiiiiiiiiiieiieeeeccee e 56

5.2.1 EI VErbo CreadOr.......uuuuuuceieee e e e e eeee ettt s s e e e e e e e e e e e e e e e e e eeaennnnnnanan 57
5.2.2 La Ruptura Griega: Palabra y Realidad se Separan..........cccccceeeeeeeeennn. 60

6-El Precio de la InstitucionalizaCion............coooeeeieeiiiieeecccee e 64
6.1 Primer Efecto: La Pérdida de Proximidad............cccoovrmiiiiiiiiiiiiicce e, 64
6.2 Segundo Efecto: La Despersonalizacion y la uniformizacion........................ 66
6.3 Tercer Efecto: La Jerarquizacion y la Desigualdad Legitimada..................... 70

7-Super-instituciones: cuando la institucion se independiza de la persona............ 71

7.1 El fin del contacto presencial obligatorio............cocooeiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeen 77




7.2 Piramides de poder: la I6gica autorreferencial institucional.......................... 79

7.3 El mundo como escritura: la metafora del control.........ceeeveeeeeeiiiiiiiiicccens 81
7.4 Cuando cambia la institucién, cambia la persona........c..ccccceeeeeeieevivenennnnnnee. 83
7.5 La velocidad del cambio; sociedad de transiCion............ccceeeeeeeiiiiiiieeeeeeennns 86
7.6 Instituciones escritas y el nacimiento del individuo............ccovivviiiiiiiiniieennne. 90
7.7 La primera Internet de la historia...........uueeeiiiiiiin e 91
7.8 El precio de la escala: ganar complejidad, perder humanidad..................... 92
8-Meta-Instituciones: las instituciones que gobiernan a las instituciones............... 94
8.1 El dilema del control: disefiadas para ser incontrolables.........cc.cccccovveennnnnnn. 96
8.2 Lared invisible de poder: anatomia del dominio sin dominadores............... 99
8.3 ¢ Quién gobierna cuando nadie gobierna?.........ccceeiiiciiiierieiieeeeeee e 101
8.4 La ilusion del control: del dictador al sistema............cceeviiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeees 101
8.5 El precio de la eficiencia: maquinas de supervivencia institucional............ 104
8.6 La erosion de la libertad: consumidores de opciones prefabricadas.......... 105
8.7 El circulo vicioso: de la crisis al autoritarismo personalista........................ 107
8.8 La atrofia del mUsculo demOCratiCO.........ccocuuuiiiiiiee e 108
8.9 El miedo como disolucién final del tejido social............cceeveviiiiieeieeeiinnnnnee. 109
8.10 Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones.................... 110
8.11 La necesidad urgente de rehumanizar el sistema.........cccccceeeiieeeiiniiinieenns 113

L 1= T8 10 o T o T ) o A 116
9.1 La buena actuacion es la proporCion...........cceeeeeeeeuuuiccceeeeeee e e e eeeeeeeeeeeennnns 117
9.1.1 Ejemplo Modelo Personal: La Comida de Tom.......ccccccevvuiiiceeeeeeennnn. 117

9.1.2 Ejemplo Modelo Institucion: La Misma Comida, Otro Mundo............ 119

9.1.3 El Abismo entre Dos MUNdOS.........ccuuuiiiiiiiiiiicec e 121

9.2 La Desaparicion de la Persona.........cccooeeeiiieeeeeeeeeeeeevcetee e e e e e e e e eeeeeeeeens 123
9.3 Por qué las instituciones no actuan proporcionalmente.............cccceeccunnnes 124
9.4 Tom y el motor invisible de la sociedad humana............cccccvieiiiiiiiiien e, 125
9.5 El Estado y la [6gica del FIESQO.......cceieeiiieeieiee e 126
10-Super y Meta Instituciones sin corazon........ccceeemeeeeessnssssssssssssnnnssssssssnsnnes 130
10.1 La economia absurda (y maravillosa) del altruismo reciproco.............ccccveeeeeeennns 131
10.2 El peligro de la sobre institucionalizacion...........ccccccvvevieeeiiiieeicccceee e 133
10.3 Las lechugas no tienen dereChos............ccoieieiiiiiiiiiieecece e 134
10.4 El conocimiento apropiado: la gran redefinicidon del problema..............ccccccvvunnnns 138
10.5 La persona como suma versus la persona como red.........ccccuveeeeeeeennnnnn. 140
11-Cuando dejamos de Ser PersoONas.....ccccccccvirrrrmmmsssssssmnnmssssssssnnnsssssssssnnmnsssssens 145
11.1 La gran mutacién: de personas a personas-institucion.............cccccccceenn. 145
11.2 ;Por qué aceptamos ser institucionalizados?.........cccveeeeeieieiiiieiiieeieeeee, 147
LIRS R O UF= oo [ IR~ ] g 1010 F=1 (o - TR 149

11.4 El engranaje perfecto: de creadores a criaturas............cccoocveveiiiiiieiiiciiec e 152




11.5 Los tiburones no son malvados: hacia una comprensién no moralista del
[0 0] =0 o - TS PPN 155

12-El final de una sociedad: cuando las instituciones devoran a las personas....
157

12.1 El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la CrisiS........cccuvveeeeeeecccceeeenennn. 158
12.2 La expansion y el éxito innegable del Siglo XX........eeiiiieiiiiiiiiiiis 160
12.3 La CriSiS @CTUAL. ....eeeeeeee e 161
13-¢Qué viene después? En el umbral de una transicion civilizatoria.................... 163
13.1 Estructuras disipativas: cuando el flujo desborda el sistema..............cccccovnnnnee. 165
13.2 La ceguera estructural de l0s Sistemas........ccoooiiiiiiiiiiiiiiiiiiee e 168
13.2 Las fronteras de lo visible: limites, fisuras y umbrales..........cccvvvveuincennnn. 169
13.3 Un ejemplo historico de as grietas.........ueeiiiiiiiececccccceeeeeeeeeeee 172
13.4.1 La estabilidad medieval: un mundo cerrado...........ccceeeeeieiieieeeeeeennns 173
13.4.2 Cuando la informacidén empieza a €SCapar.......ccccccveeeeeeeeeeeeeeeessnnannns 174
13.4.3 Roland y Perceval: dos maneras de ser persona............ccceevvvueeeneneees 175
13.4.4 El pensamiento emergente: interioridad, relacion y fisuras............... 177
13.4.5 Las fisuras como antesala del cambio institucional...............ccccce.... 177

13.5 Las grietas del presente: experimentos liminares de un mundo nuevo.... 178
13.6 El valor de mirar en los bordes: las periferias como antenas del futuro....182

13.7 Caracteristicas emergentes...... ..o 184
13.8 El problema fundamental: conocimiento racional sin inteligencia emocional........ 185
13.9 Detectando 10 emergente..... .o iiiiiieiee e 187
13.10 De la opacidad institucional a la visibilidad algoritmica..........ccccccc......... 192
14-Instituciones-Agente: ¢ protesis inteligentes o nueva dependencia?......... 194
14.1 ;Nuevo nivel evolutivo o retorno disfrazado al origen?...........ccccvvveeeeeeeenn. 196
14.2 Instituciones-Agente: Beneficios y Peligros de la Nueva Simbiosis.......... 199
14.3 Primer peligro: la complejidad Opaca...........ceevveeeeeeiiiniieeieiieee e 199
14.3.1 Un ejemplo trivial lo muestra con claridad:...........cccoooeeeiiiiiiiiiiiininnns 200

14.3.2 El riesgo de comportamientos emergentes perjudiciales................. 201

14.3.4 El lobo guardando a 1as OVejas......cccuuuuuuuuiiiieeenieeeeeeeeeeeeeeeas 202

14.4 Segundo peligro: la obsolescencia del trabajo.........ccoevvveeeiiiiiiiiiiiiiiiiees 204
14.4.1 La ecuacion impoSiDI€........ccuvuviiiiiiii e 205

LT I W o = = o [0} F= i {1 = 206
15-Volviendo a la persona: prisioneros y liberadores del sistema................... 208
15.1 El dilema del cambio: cambiar personas o cambiar instituciones............ 212

1 5.2 CONCIUSION. ..o e et e e e e e e e e e e e e eeaaes 213




Las personas somos como pompas de jabon. A primera vista, todas las burbujas son muy
parecidas. Algunas son mas grandes, otras mas pequefnas, unas de un color, otras de otro, pero

basicamente, vistas desde la distancia, todas se parecen mucho.

Si nos acercamos, si centramos nuestra atencion en una sola pompa de jabdn; si miramos
de cerca y movemos la luz; veremos que cada burbuja crea un arco iris con formas de colores
cambiantes; uUnicas. Si somos cuidadosos, incluso podemos hinchar y deshinchar una burbuja,
cambiando el aire que contiene. Con suavidad, también podemos mover una pompa, hacerla

volar o unirla a otras.

Pero si explota, ya es imposible volver a rehacerla. Como mucho, uniendo las salpicaduras
del jabdn, podriamos intentar hacer otra burbuja. Pero la esencia que contenia la primera pompa,

lo que la hacia unica, se ha perdido, se ha difuminado en el aire.

Al igual que las pompas de jabdn, a primera vista, todos los individuos somos iguales. Es
cuando nos acercamos, cuando miramos a través de los otros, cuando movemos la luz que
ilumina la escena, es entonces cuando vemos las iridiscencias Unicas de cada individuo. Es
entonces cuando se percibe que no somos solo la definicién del espacio ocupado. Lo que nos
hace unicos, lo que nos da identidad, es nuestra textura, la patina en nuestra forma, el resultado
del exterior reaccionando al interior y viceversa. Y al igual que con las pompas de jabdn, cada ser

humano es fragil y unico

Siguiendo con el simil anterior de las burbujas, nuestra identidad es la fina pelicula
jabonosa que hace de membrana entre el aire interior que nos llena y el aire exterior que nos

rodea.

1.1 La Cultura Interior: El Aire que Nos Llena

Al aire interior lo llamo Cultura Interior. Es el momento pasado y el poso de la cultura hasta
ese momento. Todo lo aprendido y todo lo olvidado. Tu biografia convertida en filtro: tu genética,

la familia que te toco, el barrio donde creciste, los libros que leiste, las heridas que cicatrizaron



mal, las lecciones que olvidaste. Es el sedimento de experiencias que condiciona cémo ves el

mundo hoy™.

No eliges tu Cultura Interior, al menos no directamente, pero ella te elige a ti cada vez que
interpretas lo que te rodea. Es la forma en que tu pasado mira al presente. Es como miras, qué

imaginas y qué no quieres ver.

1.2 La Cultura Exterior: El Aire gue Nos Rodea

Al aire exterior lo llamo Cultura Exterior. Es todo lo que te rodea ahora y te permite
proyectar tu futuro. El trabajo que te desgasta o te motiva, la crisis econdmica que amenaza, el
clima, la serie que todos comentan, la musica que escuchas sin darte cuenta, las vacaciones, la
bronca del vecino que se filtra a través de la pared, el paisaje, el escaparate de la tienda nueva. Es

el ruido del presente que, quieras o no, influye en cada decision que tomas.

A la suma de todos estos presentes, que mas o menos conscientemente influencian las
decisiones que tomamos en el dia a dia y nos ayudan a prever el futuro, es lo que llamo la Cultura

Exterior™".

Sin la cultura interior y exterior —del presente al pasado y del presente al futuro— no nos
podemos entender como personas, pues no puede existir una persona humana independiente de

la cultura que ha vivido, la que vive y en la que imagina vivir.

1.3 El Elemento Imprescindible: El Contacto

La cultura interior y la exterior, por si solas, nos describen, pero no explican nuestra

identidad como personas. Falta un elemento imprescindible.

Siguiendo con el simil de las burbujas: ;Qué ocurre cuando acercamos varias burbujas y

se tocan? Pues que su forma empieza a variar dependiendo de como interactuan las superficies

0 Este concepto se relaciona con lo que Pierre Bourdieu llamé habitus: ese conjunto de disposiciones duraderas
que estructura nuestra manera de percibir, pensar y actuar. Véase Bourdieu, P. (1980), Le sens pratique, Paris: Editions de

Minuit.

" Raymond Williams desarrollé una comprension similar de la cultura como "estructura de sentimiento” (structure of
feeling): esa experiencia social en proceso, todavia no formalizada, que caracteriza una generacién o periodo. Véase

Williams, R. (1977), Marxism and Literature, Oxford: Oxford University Press



de las burbujas con las que entra en contacto. Del mismo modo, la identidad de una persona solo
se termina de definir gracias a los contactos que establece con las otras personas. Como dice
Clyde Kluckhohn: los seres humanos no finalizan en su propia piel; son expresion de la cultura y

de las relaciones en las que participan™.

Cada vinculo que estableces —con hijos, pareja, amigos, enemigos o incluso contigo
mismo— te define con un trazo mas o menos grueso. Un ser humano incapaz de sentir nada por
los otros dificiimente lo consideraremos una persona. Los vinculos sentimentales no son un

afiadido opcional: son parte constitutiva de lo que somos’®.

Asi que, resumiendo: todos tenemos una Cultura Interior, fruto de la genética y la sociedad
en la que hemos nacido, y todos habitamos una Cultura Exterior, conformada por un conjunto de
universos culturales con los que interactuamos de forma mas o menos consciente. Nuestra
identidad es el filtro que modula la relacién entre ambas y determina como nos vinculamos con

las otras personas.

Estas dos culturas no son compartimentos estancos. La Cultura Interior —nuestra
biografia, educacion, experiencias y bagaje genético— condiciona inevitablemente la forma en
que percibimos la Cultura Exterior, el presente que nos rodea. Vemos el mundo no como es, sino
COMO SOMOS.

Pero también ocurre el fendbmeno inverso: la Cultura Exterior modifica nuestra Cultura
Interior. El entorno actual, las narrativas dominantes y las emociones presentes pueden
reconfigurar lo que recordamos del pasado. Lo que creemos haber vivido puede cambiar

dependiendo de lo que vivimos ahora.

2 Kluckhohn, C. (1949), Mirror for Man: The Relation of Anthropology to Modern Life, Nueva York: McGraw-Hill. Esta
idea tiene relaciones con el concepto de "mente extendida" desarrollado por Andy Clark y David Chalmers (1998) en "The

Extended Mind", Analysis, 58(1), 7-19.

™ Francisco Mora lo expresa con contundencia: "Sin los demas, el hombre desbarata su naturaleza, pierde su
pensamiento y su conducta mas genuina y simplemente sucumbe y se enajena. Esto lo hemos visto en los seres humanos
aislados a los pocos afos tras el nacimiento, o conviviendo con primates en la selva. El hombre es claramente dependiente
de su entorno social y menos de sus genes. No en vano el ser humano conforma y desarrolla tras el nacimiento casi el 70%
de su cerebro en interaccion constante con su medio ambiente y los demas" (Neurocultura. Una cultura basada en el

cerebro, Madrid: Alianza Editorial, 2007, p. 84).



Nuestra identidad gestiona estos sesgos o percepciones y articula como nos

comunicaremos.

Este fendmeno ha sido ampliamente estudiado por la psicologia cognitiva bajo el nombre
de “propension de percepcion retrospectiva” (hindsight bias). Daniel L. Schacter lo describe como
“la tendencia a reconstruir el pasado de manera que encaje con el conocimiento del presente”’.
Después de conocer un resultado, sentimos que “ya lo sabiamos desde el principio”, aunque
objetivamente no fuera asi. Esta ilusion de previsibilidad esta tan incrustada en la cognicion

humana que afecta tanto a nuestras decisiones como a nuestros juicios morales o politicos.

Los experimentos clasicos de Hawkins y Hastie”® mostraron que, tras conocer el veredicto
de un jurado, los observadores tienden a recordar las pruebas como mas concluyentes de lo que
realmente eran. De forma analoga, Roese y Maniar’® observaron que los aficionados al futbol
reinterpretan los partidos de su equipo a la luz del resultado final: si su equipo gana, recuerdan
mas jugadas brillantes; si pierde, enfatizan los errores. Incluso en contextos politicos, los votantes
reconstruyen retrospectivamente las elecciones para que parezca que “siempre supieron quién

iba a ganar”’’.

Estas distorsiones no son simples errores de memoria: son mecanismos adaptativos de
coherencia cognitiva’®. La memoria humana no funciona como un archivo estatico, sino como una
reconstruccion narrativa que busca sentido mas que precision. La mente prefiere un pasado

coherente con el presente antes que un pasado fiel pero cadtico.

Del mismo modo, Daniel Kahneman mostr6 que nuestro cerebro tiende a generar

explicaciones automaticas que den coherencia a los hechos ya conocidos, incluso a costa de

7 Daniel L. Schacter (2001). Los siete pecados de la memoria: Cémo la mente olvida y recuerda. Ed. Ariel, p. 181.

s Hawkins, S. A. & Hastie, R. (1990). “Hindsight: Biased Judgements of Past Events After the Outcomes Are
Known”. Psychological Bulletin, 107(3), 311-327.

® Roese, N. J. & Maniar, S. D. (1997). “Perceptions of Purple: Counterfactual and Hindsight Judgments at
Northwestern Wildcats Football Games.” Personality and Social Psychology Bulletin, 23(12), 1245-1253.

" Leary, M. R. (1982). “Hindsight Distortion and the 1980 Presidential Election.” Personality and Social Psychology
Bulletin, 8(2), 257-263.

"8 Bartlett, F. C. (1932). Remembering: A Study in Experimental and Social Psychology. Cambridge University Press.



distorsionar la realidad. Citando sus palabras, “la mente humana esta disefiada para contar

historias coherentes del mundo, no para ser Iégicamente consistente”".

Por eso, tras conocer un resultado, construimos narrativas que lo hacen parecer inevitable,

sin darnos cuenta de que esa sensacion de inevitabilidad es una ilusidon retrospectiva.

Quizéas lo mas honesto sea aceptar que nuestros sentimientos, opiniones y conocimientos
actuales moldean tanto lo que recordamos del pasado como lo que percibimos del presente.

Somos narradores que reescriben constantemente su propia historia.

Comprender este juego de interacciones, reconstrucciones y sesgos es esencial para
definir nuestro marco de posibilidades de futuro: el plan de ruta que nos guia cada dia. Y la forma
en que gestionamos ese marco, entre el pasado que reinterpretamos y el futuro que proyectamos,

es en gran medida lo que solemos llamar la personalidad de la persona.

Este concepto del "marco de posibilidades de futuro" puede parecer un poco abstracto,
pero es un elemento muy comun en nuestro dia a dia. Pensemos en un ejemplo concreto: cuando
conoces bien tu entorno —sabes quién es tu jefe, como reacciona tu pareja, qué espera de ti tu
familia, qué normas rigen en tu comunidad— puedes anticipar consecuencias y planificar
acciones. Sabes que si llegas tarde al trabajo repetidamente arriesgas tu empleo, que si olvidas el
cumpleanos de tu pareja habra tensién, que si infringes ciertas normas sociales te arriesgas a la
exclusién. Pero también sabes que si propones una idea innovadora en el trabajo podrias obtener
un ascenso a no ser que ese dia tu responsable esté preocupado por otro tema, que si dedicas
tiempo a tu pareja fortaleceras el vinculo, que si participas activamente en tu comunidad, sin

hacerte pesado, ganaras respeto y apoyo.

Este conocimiento —que es tanto racional (entiendo las reglas) como emocional (intuyo las
reacciones)— te permite construir expectativas razonables sobre el futuro. No puedes predecir
exactamente qué ocurrira, pero si puedes trazar un mapa mental de posibilidades: "Si hago X,
probablemente ocurrira Y". Este mapa es tu marco de posibilidades de futuro. Sin este marco,
vivirias en una incertidumbre paralizante, incapaz de tomar decisiones porque no podrias anticipar

Sus consecuencias.

9 Kahneman, D. (2011). Thinking, Fast and Slow. Farrar, Straus & Giroux, p. 199.



El marco de posibilidades de futuro es, por tanto, el andamiaje mental que nos permite
vivir con cierta seguridad en un mundo social inherentemente complejo e incierto. Y este
andamiaje se construye, dia a dia, a través del conocimiento que obtenemos del entorno y del

conocimiento de los demas que obtenemos al relacionarnos.

Guardemos esta idea para mas adelante: planificamos nuestra vida interactuando con un
exterior que nos conforma y nos define. En consecuencia lo que esta en nuestro entorno nos

modifica inevitablemente.

¢ Y qué conforma nuestro exterior?

1.4 ldentidad: La Membrana Activa

Volvamos a nuestra concepcion de la persona. No se puede entender a la persona como
algo cerrado y limitado, una especie de contenedor que solo puede ser llenado y solo se
comunica consigo mismo, ni podemos verla como un ser encapsulado en una macroestructura
llamada sociedad que es mucho mas importante que éI*. La persona tenemos que entenderla
como un sistema abierto y dinamico de limites difusos e imprecisos; unico, que interaccionando y

participando de otras personas da forma a lo que llamamos una sociedad y sus culturas.

Esa complejidad es necesaria y encuentra su razon de ser cuando queremos relacionarnos
con otras personas y ser parte de su marco de posibilidades de futuro. Las relaciones son la
materia prima de la vida en grupo. No solo nos permiten adaptarnos, sino que, gracias a las
diferencias que observamos en los otros, nos devuelven un espejo en el que descubrimos
quiénes somos. Cuando nos relacionamos, aprendemos de los otros... pero también de nosotros

mismos, porque en la mirada del otro se esboza parte de nuestra identidad®'. Somos un sistema

8 Este rechazo a la visién puramente individualista o puramente colectivista del ser humano tiene precedentes en el
pensamiento personalista de Emmanuel Mounier y en la sociologia relacional de Norbert Elias. Josep Maria Coll resume esta
tension: "El otro cuando es reconocido como persona, impone su limitacion al yo por el solo hecho de su existencia como
otro personal. El yo que toma en serio la alteridad y la personalidad del otro, debe dejarse destronar, debe renunciar a su
papel de centro exclusivo del universo" (La relacion interpersonal, Salamanca: Fundacién Emmanuel Mounier, Coleccion

Persona, 2010, p. 66)

8 Esta idea del otro como espejo constitutivo del yo tiene raices en la teoria del "espejo" de Jacques Lacan y en el
concepto de ‘"intersubjetividad" desarrollado por la fenomenologia, especialmente por Edmund Husserl y Maurice

Merleau-Ponty.



abierto de limites imprecisos porque esto nos permite interactuar, ser incorporados e incorporar
en nuestra identidad a otras personas, que nos enriquecen como seres humanos, sin eliminar

nuestra Cultura Interior.



La persona, como unidad viva, es el punto de partida de toda organizacion humana. Pero
el grupo es su extensién natural. Somos seres sociales no por cultura, sino por biologia®. No es
una eleccion: esta inscrito en nuestro codigo genético. Esta caracteristica nos empuja
irresistiblemente a buscar el contacto con otros humanos, a formar parejas, a vivir en grupo, a
construir comunidad. Y la herramienta fundamental para establecer ese contacto es la

comunicacion.

La comunicacion es mucho mas que intercambiar palabras. Es un flujo constante y
multidimensional de informacién: gestos, tonos de voz, miradas, silencios, posturas corporales.
Transmitimos y recibimos sefales continuamente, a menudo sin darnos cuenta, en un proceso de

lectura mutua que resulta esencial para nuestra supervivencia social.

Pero la socializacién humana no es ingenua: a través de la comunicacion recabamos datos
€ impresiones sobre las personas que nos rodean porque la experiencia —tanto individual como
evolutiva— nos ha ensefiado que algunos seres humanos pueden representar un peligro real.

Necesitamos a los otros, si, pero no podemos confiar ciegamente en ellos.

Asi que a pesar de nuestro impulso de socializacion, o mas bien para compensarlo,
desconfiamos instintivamente de lo nuevo, de lo desconocido®. Es un mecanismo de defensa tan

antiguo como nuestra especie.

¢, Como resolvemos esta paradoja entre necesidad y cautela? ;Coémo determinamos si es

seguro confiar en ese otro ser humano que tenemos enfrente? Ese ser, aparentemente tan

8 Norbert Elias: "En un mundo en el que los seres humanos estaban expuestos a la omnipresente amenaza de
animales fisicamente mas fuertes y quiza también mas veloces y &giles, un ser humano aislado no tenia grandes
posibilidades de subsistir por sus propios medios. Como para muchos antropoides, también para los seres humanos la
convivencia en grupos tenia una indispensable funcidon de supervivencia" (La Sociedad de los individuos, Barcelona:

Peninsula, p. 196)

8 Francisco Mora: "En el dificil proceso de esos pocos millones de afios que ha durado la hominizacion, la
homogeneidad y cohesion social ha debido tener un gran valor de supervivencia. Esto quiere decir que todo aquello que esta
fuera del grupo y el mas inmediato entorno y ademas es diferente, es considerado rompedor y generador de desconfianza y
agresion. La diferencia vista asi siempre ha creado agresion y violencia por la simple razén evolutiva de que produce
inseguridad y desafia la supervivencia. Estos son codigos cerebrales que posiblemente se hayan grabado a fuego en el

cerebro" (Neurocultura, 2007, p. 91).



complejo y dificil de delimitar como nosotros. La respuesta estd en como procesamos toda la
informacién que la comunicacién nos proporciona. Utilizamos un proceso complejo de andlisis
gue opera a dos niveles simultaneos: la inteligencia racional y la emocional®.

El cerebro evalia la coherencia logica del discurso, detecta contradicciones, analiza
patrones. El corazén lee las emociones, capta la sinceridad o la falsedad, intuye intenciones
ocultas. Esta doble lectura —analitica e intuitiva— de lo que el otro comunica nos permite
conocer, o al menos intuir con cierta precision, como son las otras personas y determinar en qué
medida podemos depositar nuestra confianza en ellas. Y aqui esta el nucleo de todo vinculo
social: la comunicacion genera conocimiento, el conocimiento posibilita la confianza, y la

confianza es lo que nos permite establecer lazos de cooperacion®.

2.1 De Individuos a Grupo: El Salto Cualitativo

Cuando esta comunicacion efectiva entre personas genera un conocimiento —racional y
emocional— que posibilita la confianza y nos permite anticipar las acciones y reacciones de otros
seres humanos®, podemos dar el siguiente paso: trabajar juntos, coordinar esfuerzos, compartir
recursos, adoptar conductas altruistas reciprocas que a primera vista quizas parecen ir contra

nuestro interés individual.

8 Eugene Sadler-Smith: "From a purely practical point of view we need an analytical and an intuitive mind to get by
day-in day-out. Without two minds life would be so effortful and demanding that we'd end up being unable to function,
overwhelmed by the number, range and complexity of the tasks we face" (The Intuitive Mind, John Wiley & Sons, Ltd.
Publication, p. 13). Este concepto también resuena con la distincion entre Sistema 1 y Sistema 2 de Daniel Kahneman en

Thinking, Fast and Slow (2011).

8 Clifford Geertz: "Para descubrir lo que las personas piensan que son, lo que creen que estan haciendo y con qué
proposito piensan ellas que lo estan haciendo, es necesario lograr una familiaridad operativa con los marcos de significado

en los que ellos viven sus vidas" (Reflexiones Antropoldgicas sobre temas filoséficos, Barcelona: Paidos, 2002, p. 37).

% Francisco Mora:"La capacidad que una persona tiene para intuir o representar en su propio cerebro o en su mente

la perspectiva psicoldgica que tiene la otra persona le permite predecir la conducta de los otros" (Neurocultura, 2007, p. 89).



Es precisamente en ese momento cuando dejamos de ser individuos aislados y nos
convertimos en algo cualitativamente diferente. Ese "algo diferente" es un grupo. Y el grupo —ese

entramado de comunicaciones y confianzas mutuas— es la semilla de toda sociedad posible®’.

La sociedad no surge de contratos abstractos ni de imposiciones externas, sino de la
confianza. Nace del conocimiento mutuo. Y ese conocimiento solo es posible gracias a la
retroalimentacion entre comunicacién y confianza. Incluso las relaciones aparentemente frias del

mercado —comprar, vender, intercambiar— requieren un minimo de confianza para funcionar®.

Cuando la comunicacion se distorsiona y la confianza se erosiona, las sociedades solo se
sostienen mediante la presion y la fuerza. Sin comunicacién genuina, no hay conocimiento real.

Sin conocimiento, no hay confianza. Y sin confianza, no hay verdadera sociedad.
Solo hay control y miedo. Individuos vigilados.

Pero esta construccion de la confianza a través de la comunicacidn, se enfrenta a un

desafio formidable cuando queremos ampliar el grupo mas alla de unas pocas personas.

¢ Como podemos conocer, confiar y cooperar con docenas, cientos o miles de personas?

Adentrémonos un poco mas en lo que significa convivir.

2.2 El Verdadero Desafio de la Convivencia

¢ Te has preguntado alguna vez qué significa realmente convivir con otra persona? No hablamos
simplemente de compartir un techo o coincidir en el mismo espacio, sino de algo mucho mas

profundo y complejo: el arte de reconocerse y dejarse reconocer por otro ser humano.

Convivir con otro ser humano implica necesariamente admitir un trato de igual a igual con
ese humano. Pero esta necesidad de compafia conlleva un precio que no siempre estamos

dispuestos a pagar. Un precio que trasciende cualquier transaccion material y que toca el nucleo

8 Este proceso de emergencia de la cooperacion a partir de la confianza ha sido ampliamente estudiado en la teoria
de juegos evolutivos y en la sociologia de la confianza. Véase Axelrod, R. (1984), The Evolution of Cooperation, Nueva York:
Basic Books; y Bachmann, R. (2001), "Trust, Power and Control in Trans-Organizational Relations", Organization Studies,

22(2), 337-365.

8 Como demostrd el socidlogo Mark Granovetter en su concepto de "embeddedness" (arraigo), incluso las
transacciones econémicas mas formales estan "incrustadas" en redes de relaciones sociales y confianza personal. Véase
Granovetter, M. (1985), "Economic Action and Social Structure: The Problem of Embeddedness”, American Journal of
Sociology, 91(3), 481-510.



mismo de lo que somos.

Desde que nacemos, somos los protagonistas absolutos de nuestra propia historia. El
mundo parece girar a nuestro alrededor: cuando lloramos, alguien viene a consolarnos; cuando
tenemos hambre, aparece el alimento; cuando necesitamos atencion, la conseguimos. Esta
perspectiva egocéntrica, natural y necesaria en la infancia, a menudo persiste en formas mas
sutiles durante toda nuestra vida adulta. Vivimos, por decirlo de alguna manera, en un egocosmos

—un universo construido desde y para nuestra propia consciencia.

Pero los humanos, como hemos visto, somos seres sociales: nuestro cerebro se moldea, y
nuestra identidad se construye, en el didlogo permanente con los demas. Exceptuando algunos
casos patoldgicos, ni sabemos, ni queremos, vivir aislados. La historia nos lo ha demostrado una
y otra vez: los niflos criados en aislamiento extremo pierden su humanidad mas esencial. Sin los
demas, el ser humano desbarata su naturaleza, pierde el pensamiento y la conducta mas genuina

y simplemente sucumbe y se enajena®.

Cuando admitimos a la otra persona como a un igual con el que queremos satisfacer
nuestra necesidad de socializar, algo fundamental debe cambiar en nosotros: renunciamos en
parte a nuestra autopercepcion de ser el centro del universo®. Es como si hasta ese momento
hubiéramos vivido en un sistema solar donde nosotros éramos el sol, y de repente
descubriéramos que formamos parte de un sistema binario, donde dos estrellas deben aprender a

coexistir e influirse mutuamente.

Esta transformacién no es facil. Tenemos que empezar a autoimponernos limites a nuestro
mundo y a nuestro propio yo. Debemos aprender a modular nuestros impulsos, a considerar las

necesidades del otro, a negociar espacios y tiempos que antes considerabamos exclusivamente

¥p.84 Sin los demas, el hombre desbarata su naturaleza, pierde su pensamiento y su conducta més genuina y
simplemente sucumbe y se enajena. Esto lo hemos visto en los seres humanos aislados a los pocos afos tras el nacimiento,
o conviviendo con primates en la selva (Mora, 2001 ; 2002) El hombre es claramente dependiente de su entorno social y
menos de sus genes. No en vano el ser humano conforma y desarrolla tras el nacimiento casi el 70 % de su cerebro en
interaccion constante con su medio ambiente y los demas. Pero el hombre necesita a los demas, no solo durante la nifiez, la
adolescencia o la juventud, sino a lo largo de toda la vida. El éxito de un individuo o la supervivencia de la especia misma es
muy dependiente de las habilidades y talentos que éstos tengan para interaccionar unos con otros en la sociedad en que
viven. Francisco Mora. Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Alianza Editorial. Madrid 2007

% Josep Maria Coll lo expresa con precision filosofica: "El otro cuando es reconocido como persona, impone su

limitacion al yo por el solo hecho de su existencia como otro personal. El yo que toma en serio la alteridad y la personalidad
del otro, debe dejarse destronar, debe renunciar a su papel de centro exclusivo del universo" . Josep Maria Coll Alemany. La
relacion interpersonal. Fundacion Emmanuel Mounier. Coleccion Persona. Salamanca 2010 p. 66



nuestros. La infancia puede estar llena de "yo quiero", pero la madurez es el arte del "nosotros

necesitamos".

Hemos de aprender a respetar al otro por lo que es en si mismo y por lo que representa en
nuestra vida debido al vinculo que nos une, y no solo por el espacio que ocupa y los recursos que

consume de nuestro entorno natural.

Respetar por lo que es en si mismo significa reconocer que la otra persona tiene sus
propios suefos, miedos y aspiraciones, una historia personal Unica, y un valor intrinseco
independiente de lo que nos aporta. El otro no es un instrumento para nuestra felicidad, sino un

centro de consciencia tan complejo y valioso como el nuestro.

Respetar por lo que representa en nosotros implica valorar cOmo esa persona enriquece
nuestra existencia, el crecimiento que experimentamos gracias a su presencia, y la forma en que

nos transforma. Porque nunca salimos intactos de un verdadero encuentro con el otro®".

Esta es la verdadera complejidad de la convivencia humana: trasciende la mera
coexistencia fisica para convertirse en un ejercicio constante de reconocimiento mutuo, donde
cada individuo debe aprender a ser, simultdneamente, protagonista de su propia vida y actor

secundario en la vida del otro.

2.3 La Paradoja de los Limites: De lo Fisico a lo Virtual

Los limites del Ser Humano en el espacio fisico son limites tangibles, medibles,
comprensibles. Son la fisica del decorado natural que nos rodea y los predadores que en él
habitan. Podemos conocerlos mediante nuestra inteligencia racional: medimos el tamafo de una
montana, calculamos la fuerza del leén, anticipamos trayectorias y resultados, sopesamos el peso
de una piedra, sentimos el calor o el frio. Este conocimiento objetivo e instrumental nos ha
permitido sobrevivir, adaptarnos y, finalmente, dominar buena parte de nuestro entorno natural. A
escala del ser humano, es un conocimiento verificable, transmisible con precision, y que funciona

independientemente de quién lo aplique. Es un conocimiento que es facil de procesar por parte

® Como indica el Doctor Bruce Lipton “Los procesos de crecimiento requieren un intercambio libre de informacion

con el medio, la proteccién requiere el cierre completo del sistema. Una respuesta de proteccién mantenida inhibe la
produccion de energia necesaria para la vida.”"Lo que pensamos varia nuestra biologia" Bruce Lipton, doctor en Medicina,
investigador en biologia celular. Entrevista realizada por Ima Sanchis y publicada en La Vanguardia 09/09/2011



de nuestra inteligencia racional o instrumental.

En las relaciones sociales, sin embargo, las reglas del juego cambian radicalmente. La
comunicacion con otro ser humano implica detectar limites virtuales sin consistencia fisica,
auténomos e imprecisos, cuyo unico referente y guia es la propia autopercepcion interior y su
comparacion con el otro. Y no hay balanza que pese la dignidad, ni regla que mida el respeto, ni

termdmetro que indique la temperatura emocional exacta de una relacion.

Aqui necesitamos activar una forma completamente diferente de conocer: nuestra
inteligencia emocional. Este conocimiento empatico y relacional no se basa en medidas objetivas,
sino en la capacidad de sentir con el otro, de leer los matices de su estado interior, de
comprender no solo lo que dice sino lo que siente y necesita. Es un conocimiento subjetivo,

contextual, y que cambia segun quiénes somos y como nos relacionamos.

Esta distincion es crucial porque nos revela una verdad incOmoda: una persona es un
elemento mas de la naturaleza, pero para conocer plenamente a otra persona —y por lo tanto,
para establecer con ella vinculos auténticos de confianza—. No basta con el analisis racional de
lo que el otro aparenta, dice o hace. Es necesario conocer también el porqué aparenta, dice o
hace las cosas. La confianza plena nace cuando ambos tipos de conocimiento convergen y se
refuerzan mutuamente. Reconocer a otra persona me obliga a pensar en una realidad que esta
mas alla del mundo fisico. Los limites de la Persona, su personalidad, son limites virtuales que la

naturaleza, aparentemente, no dispone.

El otro ser humano, al ser aceptado como mi igual, me limita de una manera que no existe ni tiene
correlacion alguna con ninguna otra cosa existente en la naturaleza que me rodea. La persona es
una puerta abierta a una dimensiéon completamente diferente de la existencia. Una dimensién
donde los limites no se tocan con las manos, pero son tan reales —o mas— que las montafas y
los leones. Una dimensidn diferente a la propia que debemos comprender, y que comprender nos
hace crecer®. Una dimension que no podemos medir solo con la razén, sino que debemos sentir
con todo nuestro ser. Y es en ese espacio, entre ambos mundos —el objetivo y el emocional—,

donde comienza a gestarse la verdadera confianza.

2 Howard Gardner: "Un organismo no se desarrolla de manera normal a menos que esté expuesto a determinadas

experiencias" (Estructuras de la Mente, México: FCE, 1994, p. 74)4



Este conocimiento completo —instrumental y emocional a la vez— es lo que nos permite
distinguir una relacion superficial de una profunda, una interaccion burocratica de un vinculo
humano auténtico. Y, como veremos mas adelante, esta distincion tendra consecuencias
fundamentales cuando analicemos cémo delegamos parte de nuestro poder en las instituciones

que gestionan la sociedad.



Juntandonos con otras personas nos hacemos mas fuertes en nuestra relacion con el
mundo fisico®, y comunicandonos nos hacemos mas inteligentes —tanto racional como
emocionalmente. Esta doble ganancia no es casual: es el motor mismo de nuestra evolucion

como especie social.

Fruto de estas mejoras, a lo largo de la historia, los humanos hemos ido creando grupos
de personas cada vez mas grandes. El grupo multiplica nuestras capacidades individuales de

formas que van mucho mas alla de la simple suma aritmética o del beneficio de encontrar pareja.

Pero gestionar grupos de personas, en los que cada persona tiene su propia personalidad,
su peculiar manera de ser, sentir y razonar y, ademas, donde cada persona sigue siendo un ser
auténomo que puede largarse cuando quiera, es complicado; muy complicado. Aqui reaparece la
paradoja que sefaldbamos antes: convivir requiere coordinar no solo cuerpos en el espacio fisico
de la naturaleza que nos rodea, sino también esas realidades virtuales que llamamos

personalidades, cada una con sus propios limites invisibles e intransferibles.

3.1 El Nacimiento de las Instituciones

Para llevar a cabo con éxito la complicada gestidon de la convivencia, los seres humanos
hemos creado leyes, normas, estructuras legales, tradiciones, reglas, estatutos, usos, protocolos,
etc., que nos ayudan a poner orden en el funcionamiento de los grupos. A todo este tipo de leyes
y normas, les llamamos Instituciones. En su forma mas simple una institucién es un acuerdo entre
personas. Desarrollando un poco mas la definicion podriamos decir que una institucién es un
conjunto de normas, procedimientos y estructuras organizativas estables establecidas para
coordinar y regular las actividades humanas en un ambito determinado. Estas construcciones
mentales ayudan a que cada miembro pueda construir lo que anteriormente he titulado el marco
de posibilidades de futuro, es decir, las instituciones ayudan a que toda persona pueda planificar
y pensar su vida mas allda del momento presente, desde dentro del grupo. Las Instituciones
trasladan parte de las relaciones y vinculos que se construyen en esa dimensién que no es el

espacio fisico, a nuestro entorno natural. Nos permiten transformar algo que hasta ese momento

% Norbert Elias lo expresa con contundencia: "En un mundo en el que los seres humanos estaban expuestos a la
omnipresente amenaza de animales fisicamente mas fuertes y quiza también mas veloces y agiles, un ser humano aislado no
tenia grandes posibilidades de subsistir por sus propios medios. Como para muchos antropoides, también para los seres
humanos la convivencia en grupos tenia una indispensable funcion de supervivencia" (La Sociedad de los individuos, p. 196).



solo estaba en el interior de las personas, en un ente objetivable. Algo que antes requeria un
conocimiento racional y emocional, ahora, al ser objetivizado, ya solo requiere conocimiento

instrumental.

Las instituciones permiten tener expectativas compartidas y confiables sobre el futuro.
¢ Cémo ocurre esto? Porque entre todas las personas, cruzando instituciones en forma de relatos,
se da forma, y en consecuencia se puede compartir, unas representaciones de la realidad

similares que favorecen una accion comdn y previsible®.

Un ejemplo cotidiano: cuando sabes que existe una ley -una institucion- que protege la
propiedad privada, y esta institucion es compartida por todas las personas del grupo, puedes
plantar un arbol frutal en tu terreno con la certeza de que dentro de cinco afios podras recoger
sus frutos. Sin esa institucion, vivirias en la incertidumbre constante: ¢seguira siendo mio este
terreno manana? ;Vendra alguien mas fuerte y me lo arrebatara? Esa incertidumbre te obligaria a

vivir solo en el presente inmediato.

Por lo tanto, cualquier cuerpo de normas que directa o indirectamente regule o modifique
la actividad y comportamiento de los seres humanos es una Institucion. Por ejemplo: la
constitucién de un pais, las leyes penales, las empresas, el matrimonio, la religion, las normas de
educacion, las relaciones familiares, las leyes del comercio, los mercados financieros, el ministerio
de cultura, el cédigo de circulacién, etc. Incluso prejuicios que actian como memes o las
ideologias pueden ser considerados instituciones cuando estructuran y regulan comportamientos

colectivos. Las instituciones son, en esencia, conocimiento cristalizado en normas.

3.2 Cantar el Desierto: Las Instituciones Primitivas

Uno de los ejemplos mas primitivos y fascinantes de Institucién lo encontramos en algunas
tribus aborigenes de Australia®. Alli, existia una institucion que era una simple cancion pero que
servia como mapa, como guia de viaje y como vinculo espiritual con la tierra. La cancién podia
durar horas y ser muy monétona, pero es que su funcion no era ser vehiculo de entretenimiento

como ocurre ahora, sino ser un mapa oral de cémo desplazarse de un punto a otro®.

% Como sefialan Lane, Pumain, van der Leeuw y West: "Generally speaking, the formation of shared representations is the
premise necessary for a common action" (Complexity perspectives on innovation and social change, 2009). La accion
colectiva coherente solo es posible cuando existe un marco compartido de significados

% Watson, Helen (1989), Singing the Land, Signing the Land, Deakin University Press.

% Bruce Chatwin lo describe poéticamente: "...the labyrinth of invisible pathways which meander all over Australia and are



Cantando la cancion y siguiendo sus instrucciones, los aborigenes podian desplazarse por
el desierto australiano, reforzar su vinculo con esa tierra y llegar con certeza a su lugar de destino.
La cancion, sus rituales de transmision y su ejecucion, permitian que un conocimiento adquirido
hace cientos de afios por unas personas fuese transmitido fidedignamente a diferentes grupos de

personas en diferentes épocas.

Lo que ahora hacemos con el iPhone y Google Maps, los aborigenes de Australia lo hacian
cantando. Es una manera mas primitiva, cierto, pero pensemos en esto: jcuanto durara el
iPhone? Y el GPS? ;Y Google Maps? Esta institucién australiana ha sobrevivido miles de afos
sin necesidad de satélites, servidores o baterias. Dudo que nuestras tecnologias actuales puedan

presumir de tal longevidad.

No es un caso unico. En todo el mundo, hasta hace muy poco, se han utilizado relatos,
canciones, cuentos, mitos e historias para educar, transmitir y condicionar la vida de las
personas. Piensa en los cuentos que te contaban. Casi todos contenian una leccion moral, una
advertencia, una norma de comportamiento disfrazada de entretenimiento. No seas codicioso,

respeta a tus mayores, el trabajo honrado tiene recompensa, las mentiras siempre se descubren.

El cuento hace algo extraordinario: es una mera creacion racional, a caballo de las
micro-instituciones y las instituciones, que convierte conocimiento explicito (ciertas acciones son
peligrosas o inmorales) en conocimiento emocional (sentimos miedo, admiracién o rechazo hacia

€s0s comportamientos).

Ya sea un cuento, una Declaracion de Derechos como la de Virginia de 1776, una tradicion,
una ley, una Sociedad Andnima o incluso una religidon; cualquier acuerdo tacito o explicito, si
regula el funcionamiento de las personas, estamos frente a una institucion. Y todas estas
pequefias y primitivas, o grandes y modernas instituciones, que en el fondo no sén mas que
relatos, han sido los vehiculos de transmisién y almacenaje del gran cuerpo de conocimientos que

los grupos de seres humanos, a medida que crecian, iban acumulando.

Los relatos y las instituciones han sido un elemento clave para el desarrollo de las

diferentes culturas. Sin relatos, no nos habriamos diferenciado demasiado de los otros miembros

known to Europeans as 'Dreaming-tracks' or 'Songlines'; to the Aboriginals as the 'Footprints of the Ancestors' or the 'Way of
the Law'. Aboriginal Creation myths tell of the legendary totemic being who wandered over the continent in the Dreamtime,
singing out the name of everything that crossed their path - birds, animals, plants, rocks, waterholes - and so singing the
world into existence" (The Songlines, 1987)



de la familia homininae. Sin instituciones, nuestros grupos no habrian podido superar el tamafo

de una familia extensa o una banda tribal donde todos se conocen personalmente.

El extraordinario poder y el éxito de las Instituciones es justamente el hecho de que han
permitido a los seres humanos acumular conocimientos® y gestionar sus sociedades, cuando
gestionar una sociedad y mantener informacion util para otras personas estaba muy por encima
de las posibilidades biologicas inherentes a las personas. Nuestro cerebro individual tiene limites
claros: no podemos recordarlo todo, no podemos vivir cientos de afos para acumular toda la

experiencia necesaria, no podemos estar en todos los lugares a la vez.

Las Instituciones han sido la Internet del hombre pre-digital, pues con su creacién
expandieron las posibilidades de los seres humanos y los pusieron en contacto, salvando tiempos
y distancias, con otros seres humanos. Permitieron que un conocimiento generado en una época
pudiera ser utilizado siglos después. Permitieron que personas que jamas se conocerian pudieran

coordinar sus acciones bajo reglas comunes.

Esta capacidad de acordar unas normas de comportamiento de una manera que puedan
ser compartidas y transmitidas es la primera gran revolucién de la especie humana. Los seres
humanos empezamos a ser personas cuando fuimos capaces de cantar y relatar nuestro mundo,

creando las primeras instituciones que tenian que ayudarnos.

Las instituciones son, en definitiva, la inteligencia extendida del ser humano, la huella viva

de nuestra voluntad de convivir.

3.3 Una Tipologia Necesaria

Para comprender mejor este fendmeno, necesitamos distinguir varios tipos de instituciones

en funcion de la cantidad de personas a las que involucran y su distancia con las personas:

Micro-instituciones o Instituciones Naturales. Son instituciones no formalizadas que
surgen de manera organica y que regulan las interacciones mas basicas entre personas. Por

ejemplo: el juego, la lealtad, las relaciones fraternales o parentales, la reciprocidad, los gestos de

% Jean Monnet solia citar al fildsofo suizo Amiel: "La experiencia de cada hombre se desvanece con él. Sélo las
instituciones se hacen mas sabias acumulando la experiencia colectiva. Gracias a esta experiencia, a esta sabiduria, el
comportamiento de los hombres regidos por las mismas normas se ira transformando gradualmente aunque su naturaleza se
mantenga". (Pascal Fontaine, A new idea for Europe. The Schuman declaration — 1950-2000, 2000).



cortesia. Estas instituciones surgen de forma casi espontanea y se mantienen vivas a través de la

practica diaria. Podriamos decir que son privadas y estan dentro de cada persona.

Instituciones. Son lo que propiamente entendemos por instituciones; acuerdos entre
personas para coordinar actividades. Se basan en la oralidad y establecen el nivel de acuerdo
sobre el que se construye una sociedad. Por ejemplo: los relatos fundacionales, las canciones
como las que hemos visto en Australia, las tradiciones usos y costumbres, los mitos de origen.

Estas instituciones, al ser orales, requieren un esfuerzo consciente de transmision y conservacion.

Super-Instituciones. Aparecen cuando se convierten los simbolos que definen a las
Instituciones en objetos fisicos, para que en su perpetuacion no dependan exclusivamente de las
personas. La escritura es el ejemplo paradigmatico: permite que las normas existan
independientemente de la memoria humana. Cdédigos legales escritos, constituciones, textos
sagrados, contratos... todas estas son super-instituciones que han ganado una permanencia que

trasciende la vida de sus creadores.

Meta-instituciones. Son instituciones para gestionar instituciones. Por ejemplo: los
mercados financieros que regulan cémo funcionan las empresas, los Estados que coordinan
multiples instituciones bajo un marco comun, los organismos internacionales que arbitran entre
Estados. Estas meta-instituciones operan a un nivel de abstraccion superior y su impacto en la

vida de las personas puede ser dificil de rastrear directamente.

Esta tipologia sera fundamental para entender como impacta cada tipo de institucion en la

vida en sociedad y cuando las instituciones pueden volverse peligrosas.

3.4 Un Logro Imprescindible... y Peligroso

Lo primero que conviene afirmar con claridad es que las instituciones constituyen uno de los
grandes logros de la humanidad. Sin ellas no existiria la cultura tal como la conocemos, ni seria
posible la convivencia estable mas alla de pequefios grupos. Las instituciones hacen posible la
coordinacion social a gran escala, la transmisioén del conocimiento y la continuidad histérica. En
este sentido, no son un problema a evitar, sino una condicion de posibilidad de la vida humana en

comun.



Ahora bien, este reconocimiento inicial no debe impedirnos sefialar un hecho fundamental que
aparecera recurrentemente a lo largo de este libro: las instituciones —mas alla de las
micro-instituciones o instituciones naturales— operan principalmente en el dominio del
conocimiento objetivo, formal y racional. Son extraordinariamente eficaces para codificar
normas, establecer procedimientos, estandarizar comportamientos y gestionar recursos. Su

potencia reside precisamente en esa capacidad de abstraccion.

Sin embargo, existe una dimension entera del conocimiento humano que escapa de manera
estructural a la I6gica institucional: el conocimiento empatico y emocional, aquel que solo puede
emerger del encuentro directo entre personas. Las instituciones pueden decirnos cémo
comportarnos, pero no pueden sentir por nosotros. Pueden regular acciones, pero no
experimentar confianza. Pueden influir sobre nuestras emociones, pero no emocionarse. Pueden
crear marcos de convivencia, pero no sustituir el vinculo personal que sostiene esa convivencia

desde dentro.

Aqui aparece el nucleo del problema.

Las personas vivimos y socializamos combinando constantemente dos tipos de conocimiento:
el racional-instrumental y el empatico-emocional. Una sociedad funcional es aquella capaz de
mantener un equilibrio dinamico entre ambos. Es decir, una sociedad en la que la gestion sea
percibida como racional y justa, pero donde, al mismo tiempo, las personas se sientan
reconocidas, valoradas e individualizadas; donde exista confianza interpersonal y no solo

cumplimiento normativo.

Cuando una sociedad privilegia de manera sistematica uno de estos registros en detrimento del
otro, el resultado es inevitablemente disfuncional. O bien se genera una sociedad altamente
eficiente en términos técnicos, pero emocionalmente deshumanizada, donde las personas se
reducen a numeros, expedientes o recursos; o bien se configura una comunidad intensamente
afectiva pero incapaz de gestionar la complejidad material, los conflictos o la escasez,

funcionando como una gran familia sin herramientas para sostenerse en el tiempo.

A medida que las sociedades han crecido en tamarfno y complejidad, las instituciones han
permitido amplificar enormemente nuestra capacidad de gestién instrumental. Sin embargo, no
hemos desarrollado herramientas equivalentes para ampliar nuestra capacidad de gestion

empatica a la misma escala. Peor aun: hemos delegado progresivamente esta dimension en las



propias instituciones, otorgandoles un poder que excede la escala humana.

En ese proceso, hemos aceptado que algunas instituciones se vuelvan mas importantes que las
personas a las que supuestamente sirven, a cambio de eficacia, estabilidad o seguridad. Al
cederles este poder, las personas hemos pasado de ser creadoras y controladoras de las
instituciones a convertirnos en un elemento mas del sistema: gestionable, reemplazable y, llegado

el caso, sacrificable por el bien institucional. La herramienta se transforma entonces en amo.

Este proceso no responde a una voluntad consciente de dominacidn, sino a una légica funcional.
Como mostré Max Weber, la racionalizacién institucional incrementa la eficiencia a costa de la
personalizacion y la relacion directa. Karl Polanyi fue un paso mas alla al sefalar que, cuando esta
I6gica se autonomiza, la institucion se “desencastra” de la sociedad que debia servir y acaba

subordinandola a sus propios fines.*

La tension entre lo que las instituciones pueden hacer, o que no pueden hacer y el riesgo de que
escapen a nuestro control constituye el hilo conductor de este libro. Pero antes de profundizar en

ese analisis institucional, es necesario dar un paso atras y volver al punto de partida: la persona.

Si las instituciones nacen para gestionar la convivencia entre personas, debemos comprender
mejor cOmo nos comunicamos, coOmo construimos confianza, como socializamos y qué significa
exactamente ser persona en relacion con otras personas. Solo desde una comprension mas
profunda de lo humano podremos evaluar criticamente qué pueden y qué no pueden hacer las
instituciones, y como mantenerlas bajo control para que cumplan su funcién original: facilitar la

convivencia, no sustituirla; servir a las personas, no someterlas.

% Max Weber, Economia y sociedad, especialmente el andlisis de la racionalizacién y la “jaula de hierro” de la
burocracia moderna. Karl Polanyi, La gran transformacion. El concepto de desencastre (disembedding): describe el proceso
mediante el cual una institucion deja de estar integrada en las relaciones sociales y comienza a imponer su propia légica
sobre ellas.



Imaginemos por un momento esta escena. Es el afio 45.000 a.C., un poco al sur de los hielos
milenarios que cubren gran parte de Europa. En una pradera de un territorio aun sin nombre, dos
seres humanos solitarios acaban de avistarse. Uno lo catalogariamos hoy como Homo sapiens
sapiens; al otro, como Homo neanderthalensis. Llevan muchos dias caminando en soledad y

estan exhaustos.

Un ser humano solo es una presa facil. En ese mundo hostil, la soledad extrema es casi siempre
una condena a muerte. Por eso, la visidn de otro ser humano despierta una mezcla ambigua de
alivio y temor. Juntos podrian cazar, vigilar el suefio del otro y aumentar sus probabilidades de

supervivencia.

Pero acercarse a otro ser humano, tanto hoy como en el pasado, conlleva algunos riesgos. Si
queremos seguir vivos —y en general este es un deseo habitual y respetable—, cuando nos
encontramos con otra persona debemos prever la peligrosidad de la situacién y prepararnos
también para la huida o el ataque. A todos nos gustan las otras personas, pero no siempre

coincidimos en lo que nos gusta de las otras personas.

4.1 Pre-juicios: La Primera Linea de Defensa

Nuestros dos ejemplares primigenios, al verse, necesitan evaluarse mutuamente en cuestién de
segundos. Aunque el canal de comunicacidon mas rico es el habla, cuando dos personas se
encuentran primero se activan otros canales: la vista, el oido, el olfato. La apariencia, el olor, los
gestos, la postura o los rituales transmiten informacion vital que utilizamos para activar nuestras

reacciones mas instintivas: los pre-juicios.

Cuando la informacién entra por estos canales —especialmente por el olfato— solemos delegar el
control a la amigdala, nuestra parte mas “animal”. Su légica es simple: si hay peligro, huye o
ataca; si no lo hay, mantente en tension por si aparece el peligro y has de huir o atacar. Es un plan

de actuacion claro y simple.

Actuar movidos por un pre-juicio significa actuar sin haber juzgado la situacién actual. Es una

reaccion rapida, hormonal y agotadora. Util cuando hay poco tiempo y mucha incertidumbre.

En lugar de analizar el caso concreto, simplificamos la experiencia recurriendo a promedios de



situaciones similares; a estereotipos. Como explica Allportt®, los estereotipos surgen de procesos
normales de percepcion y memoria: simplifican nuestra experiencia y nos ayudan a actuar

rapidamente.

4.2 Conocer al Otro: El Misterio de la Mente Ajena

Si nuestros dos personajes quieren transformar este encuentro en una oportunidad de
colaboraciéon, deberan dar un paso dificil: desactivar el pre-juicio y activar la comunicacion
consciente. Observarse para intuir si el otro los ve como un recurso —un filete, un objeto sexual,
una fuente de beneficio— o como un igual con quien se puede vivir y confiar. Es decir, necesitan

mas informacion.

Esta informacién solo puede extraerse mediante la comunicacion. Los humanos no venimos con
manual de instrucciones ni con etiquetas explicativas adheridas a la frente. Cada persona tiene la
percepcion de que su mundo interior es Unico, y la mente del otro permanece siempre
parcialmente oculta. No podemos leer pensamientos, pero al comunicarnos abrimos ventanas

que nos permiten mostrar quiénes somos.

Sin embargo, comunicar no garantiza entender. Siempre nos comunicamos —cuando hablamos y
cuando callamos, con gestos, miradas, posturas, ropas u olores—, pero lo decisivo no es

comunicar, sino que el significado de lo comunicado sea compartido.

Retomando la clasica propuesta de C.S. Peirce'®, el significado depende no solo de un simbolo y
un referente, sino también de un interpretante: una representacion mediadora del mundo en
funcion de la cual se establece la relacion entre simbolo y referente. En palabras sencillas: no todo
el mundo tiene por qué entender de la misma manera lo que hacemos o decimos, aunque nos
vean o escuchen perfectamente. Por ejemplo, mostrar los dientes puede significar amenaza o

alegria, segun el contexto cultural.

Comunicar lo que somos, sentimos o0 pensamos de una manera que el otro pueda decodificar

% Como sefiala Allport: "Los estereotipos [y prejuicios] surgen como consecuencia de procesos corrientes de
percepcién y memoria, y la tendencia natural y normal (del hombre) a formar generalizaciones, conceptos, categorias, cuyo
contenido representa una simplificacion excesiva de su mundo de experiencias" (The nature of prejudice, Cambridge Mass.:
Addison-Wesley, 1954, p. 27).

% C. S. Peirce, Collected Papers of Charles Sanders Peirce, Vol. 2, Cambridge, Mass.: Harvard University Press,
1960, p. 228



correctamente —o sea, entender— lo que le transmitimos, no es un acto instintivo. No es algo
que nos salga a todos los seres humanos de la misma manera porque forma parte de nuestra
biologia. La voluntad de comunicacién entre humanos es instintiva, cierto, pero los simbolos que
usamos —palabras, gestos, tonos, colores— son siempre construcciones culturales. Y, por lo
tanto, si la cultura no es compartida, la decodificacion de los simbolos no se produce
correctamente. Si la decodificacion no es correcta, no podemos llegar a un acuerdo para
conseguir una significacion compartida de los simbolos, ni podemos tener una representacion
compartida del mundo en que vivimos. Simplemente no nos entendemos y, por lo tanto, con ese

ser humano no podemos actuar como Personas'".

4.3 La Inteligencia Emocional: Navegando en la Incertidumbre

Este limite nos situa ante una condicién fundamental de lo humano: nunca comprendemos

plenamente al otro. La comunicacion deja siempre una nube de incertidumbre.

El lenguaje, sus silencios y los otros canales de comunicacidén nos proporcionan mucha
informacion, tanta que, en general no podemos, ni comprender, ni filtrar, ni procesar en su
totalidad. Esta incapacidad de captarlo todo, esta imposibilidad de poder comprender
perfectamente al otro, es crucial que ocurra en los encuentros entre dos personas, pues hay dos
componentes en nuestro cerebro que se benefician de esta incertidumbre fruto de una nube de

informacion no tabulada.

El primer componente que se beneficia de tener un gran volumen de datos no tabulados es
nuestra légica empatica o emocional, que es capaz de tomar decisiones sin tener que recurrir a la
I6gica racional. La Inteligencia Emocional no se dedica a analizar todas las posibilidades y todas
las variables, sino que "instintiva y arbitrariamente" acota el espectro de posibilidades y variables

para predecir la conducta de la otra persona'®.

Metaféricamente podriamos decir que su nivel de funcionamiento esta un paso por encima de la

9" Como sefialan Lane, Pumain, van der Leeuw y West: "What characterizes human socio-cultural organizations is
their ability to negotiate such representations, giving rise to shared representations. Unlike what happens in the homologous
activity in the field of biological systems (signaling), in negotiation semantics is important. The message may be totally new in
form, yet the person sending it expects the receiver to be capable of interpreting it" (From Bioeconomics to Degrowth.
Georgescu-Roegen's "new Economics" in eight essays, 2009, p. 177)

"%Francisco Mora: "La capacidad que una persona tiene para intuir o representar en su propio cerebro o en su
mente la perspectiva psicologica que tiene la otra persona le permite predecir la conducta de los otros" (Neurocultura. Una
cultura basada en el cerebro, Madrid: Alianza Editorial, 2007, p. 89)



amigdala, pues el control que tenemos sobre sus decisiones es muy relativo y no se rige por unos
procesos de razonamiento légico-racionales, pero al menos somos conscientes de la decision

que ha tomado y, en parte, podemos trazar la l6gica emocional que adoptamos.

Con la mente racional primero reflexionamos y luego actuamos. Con la Inteligencia Emocional
hacemos las dos cosas a la vez: reflexionar y actuar. Es como si pudiéramos observarnos a
nosotros mismos mientras tomamos la decision, conscientes del proceso pero sin controlarlo
completamente. La Inteligencia Emocional es el puente entre el instinto y la razon. Reacciona y

reflexiona al mismo tiempo, un equilibrio sutil entre la bestia y el filésofo.

Por ejemplo, cuando conocemos a alguien nuevo en una fiesta, nuestra Inteligencia Emocional
esta evaluando constantemente: ;jEsta persona es amigable? ;Puedo confiar en ella? ;Quiere
algo de mi? Y mientras hacemos estas evaluaciones, simultdneamente estamos respondiendo,
sonriendo, ajustando nuestra postura, decidiendo si nos acercamos mas o nos alejamos. O
pensemos en una conversacion incomoda: alguien nos dice algo ambiguo, quiza con una sonrisa
demasiado amplia o un tono apenas perceptible de ironia. Antes de que nuestra mente racional
entienda qué ha pasado, ya sentimos una ligera incomodidad, una alerta. Esa es la Inteligencia
Emocional actuando: detecta lo invisible y traduce lo emocional antes que lo verbal. No
esperamos a tener un andlisis completo para actuar, pero tampoco reaccionamos de forma

puramente instintiva.

De hecho, gran parte de todas las decisiones importantes que tomamos en nuestra vida son
ejecutadas desde nuestra Inteligencia Emocional. Desde el levantarnos por la manana a la
decision de los amigos que tenemos, la seleccién de la pareja, el tener hijos, el salir de
vacaciones, o simplemente actuar durante el dia, dependen en gran parte de esta parte del

cerebro'®,

Por ejemplo, si analizaramos racionalmente todas las variables antes de cruzar una calle, nunca
avanzariamos. La mente emocional toma el camino intermedio: teme al peligro, pero permite la

accion. Sin ella, quedariamos bloqueados ante la complejidad.

La razén por la cual delegamos gran parte de las decisiones que tomamos en la Inteligencia

198 Eugene Sadler-Smith: "From a purely practical point of view we need an analytical and an intuitive mind to get by
day-in day-out. Without two minds life would be so effortful and demanding that we'd end up being unable to function,
overwhelmed by the number, range and complexity of the tasks we face" (The Intuitive Mind, John Wiley & Sons, Ltd.
Publication, p. 13)



Emocional es porque nuestro cerebro es limitado y ha de optimizar sus recursos. No tenemos ni
el tiempo, ni la rapidez ni la capacidad para, desde unos datos empiricos, proceder a un analisis
l6gico-racional para tomar la mejor decision. La combinacién de nuestra mente emocional o
empatica y la mente racional nos facilita el poder tomar decisiones en un tiempo razonable acorde
a nuestra dinamica de vida. Quizas no sera la mejor decision, pero es que sin la Inteligencia
Emocional simplemente no podriamos dar ni un solo paso, porque nunca terminariamos de

valorar todas las diferentes posibilidades a analizar para dar este primer paso.

Por lo tanto, frente a otra persona, la incertidumbre inicial no es un obstaculo: es el terreno fértil
donde la intuicidén puede “leer” intenciones, captar matices, sentir peligros o oportunidades antes

de que la razon lo articule.'®

4.4 El Cerebro v la Diferencia: Un Peligro Ancestral

Pero ademas de este volumen de informacion indefinida que rodea a un mensaje, el disponer de
una gran riqueza de datos y variables en la comunicacion es muy positivo para el otro

componente que se beneficia de esto; el funcionamiento de nuestro cerebro.

La neurologia nos ha descubierto un hecho curioso: nuestro cerebro reacciona a la diferencia en
las personas como si fuese un peligro'®. Nuestra educacién o nuestro caracter podran atenuar
este impulso, o0 mas bien maquillarlo, pero los trabajos de McConnell, Leibold y Francisco Mora
nos han demostrado que, en las profundidades de nuestro cerebro, la diferencia es entendida

como un peligro y genera desconfianza.

Las diferencias en el aspecto nos ponen en guardia, pero las diferencias son muy importantes,

nos enriquecen, al fin y al cabo, la diferencia es lo que nos permite aumentar el conocimiento y

%o que se produce es una impronta emocional que tiene un valor extraordinario como elemento predictivo. La
impronta emocional parece ser la guia inicial, del proceso de razonamiento y conducta. Es esa reaccion o intuicion primera
“llena de sabiduria” que, como impresion, nos balancea ya hacia un lado u otro en nuestra toma de decisidénes y nos acerca
a distinguir lo correcto de lo incorrecto, lo bueno de lo malo”. Mora 2006 Los Laberintos del Placer en el cerebro humano .
Alianza Editorial, Madrid

%p.91 “En el dificil proceso, de esos pocos millones de afios que ha durado la hominizacién, la homogeneidad y
cohesion social ha debido tener un gran valor de supervivencia. Esto quiere decir que todo aquello que esta fuera del grupo y
el mas inmediato entorno y ademas es diferente, es considerado rompedor y generador de desconfianza y agresion, muy
particularmente otros seres humanos, que aun con el mismo color de piel, tienen diferentes anatomias, hablan diferente, se
pintan diferente, emiten sonidos diferentes y tienen conductas y valores diferentes. La diferencia vista asi siempre ha creado
agresion y violencia por la simple razén evolutiva de que produce inseguridad y desafia la supervivencia. Estos son codigos
cerebrales que posiblemente se hayan grabados a fuego en el cerebro.”Francisco Mora. Neurocultura. Una cultura basada en
el cerebro. Alianza Editorial. Madrid 2007



crecer. Como recuerda Mary O. Wiemann, sin diferencias no hay comparacion, y sin comparacion

no hay conocimiento ni vida'®

. Asi que debemos sobreponernos a nuestros miedos ancestrales y
obtener el maximo de informacién con la menor brevedad para asi poder analizar mas o menos el
porqué de la diferencia y si esta diferencia es un peligro o no antes de que se disparen nuestros

instintos.

Desconfiamos y dudamos porque no acabamos de percibir completamente la razon de esa duda
y, en muchos casos, dejamos que el pre-juicio dispare una reaccion instintiva, es decir, volvemos
a retroceder y cedemos el control de la reaccion a la amigdala'®. Pero si tenemos muchos datos,
podemos ver matices, diferencias y en vez del miedo a la diferencia podemos activar la

curiosidad por la diferencia.

4.5 El Acuerdo Canodnico: La Base de la Comprension Mutua

Un Homo sapiens y un Neandertal, frente a frente. El frio viento arrastra el olor a sudor, los
musculos tensos, las manos abiertas. Uno levanta el brazo... ¢ quiere saludar? ;o0 atacar? ;Como

puede el otro saberlo?

Ese instante condensa toda la historia de la comunicacion humana: la necesidad de interpretar los

signos del otro.

Como hemos comentado, cuando dos personas comparten un mismo conjunto de significados
—una lengua, unos gestos, unos simbolos— pueden comunicarse con cierta fiabilidad. Pueden
anticipar reacciones, gestionar imprevistos y construir una confianza basica. Como explico

Clifford Geertz, comprender lo que las personas piensan o creen que hacen exige una

% Mary O. Wiemann: "Yo puedo quererme mucho, pero si me encuentro con mi doble exacto, en todos los
aspectos, no necesitaré comunicarme con él, pues ya lo sabré todo de él y nada me aportara. Sin diferencias, no hay
comparacién, no hay cambio, no hay conocimiento, no hay vida" (La Comunicacion en las Relaciones Interpersonales,
Barcelona: UOC Aresta, 2011, p. 101).

97 p.127 “Las personas que son diferentes a las que uno encuentra en el entorno cotidiano de su nicho social y
cultural activan automaticamente circuitos de alerta y desconfianza (peligro e inseguridad) quizas basados (...) en los cédigos
primitivos del funcionamiento del cerebro. (McConnell ylLeibold 2001 Relations Among Implicit Association Test,
Discriminatory Behavios and Explicit Mesures of Racial Attitudes. Journal Exp. Social Psychol., 37 435-442) (...) en estos
tests se ha podido observar que hay una fuerte activacién de la amigdala en una reaccion de miedo indetectable para el
sujeto.”Francisco Mora. Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Alianza Editorial. Madrid 2007



"familiaridad operativa con los marcos de significado en los que viven sus vidas"'®. No se trata de
pensar o sentir igual —lo cual seria imposible—, sino de comprender los cédigos simbdlicos que

hacen que su mundo tenga sentido.

Sin ese marco comun, cada gesto se vuelve ambiguo: un movimiento amistoso puede parecer
una amenaza; una palabra amable, una ofensa. Asi, cuando un Neandertal y un Sapiens se
encuentran, la cuestidon no es solo bioldgica: es cultural. ;Comparten suficientes simbolos y
suficientes experiencias comunes, como para entenderse? ;O sus diferencias de lenguaje, de
gestos, de ritmo, los condenan a la desconfianza? Al fin y al cabo son dos especies diferentes,

posiblemente con Acuerdos Candnicos muy diferentes.

El Acuerdo o Pacto Canodnico'™ es precisamente ese pacto invisible que hace posible la
convivencia. Podemos imaginarlo como una especie de red de pequefas reglas tacitas
—micro-instituciones— que se forman y consolidan a través de la comunicacion. No necesitan
escribirse: viven en los gestos, en las miradas, en el tono de voz. Gracias a ellas entendemos que
un apretén de manos es un saludo, que una sonrisa no €s una amenaza, que una palabra puede

adquirir matices distintos segun quién la pronuncie y como lo haga.

Toda cultura se sostiene sobre relatos compartidos: historias, costumbres, rituales que otorgan
coherencia al mundo. Sin esa capa comun de significados, no puede haber ni tradiciones, ni
leyes, ni instituciones. El Acuerdo Candnico, cuando reune suficientes micro-instituciones

compartidas, se convierte en el suelo invisible de toda convivencia.

El Acuerdo Candnico no se construye solo con palabras o normas. Funciona en dos niveles: el del
conocimiento racional y objetivo (saber que un gesto significa algo concreto) y el del

conocimiento empatico-emocional (sentir lo que el otro pretende con ese gesto). Ambos son

198 Clifford Geertz lo expresa con precision: "Para descubrir o que las personas piensan que son, lo que creen que
estan haciendo y con qué propdsito piensan ellas que lo estan haciendo, es necesario lograr una familiaridad operativa con
los marcos de significado en los que ellos viven sus vidas. Esto no tiene nada que ver con el hecho de sentir lo que los otros
sienten o de pensar lo que los otros piensan, lo cual es imposible" (Reflexiones Antropoldgicas sobre temas filoséficos, 2002,
p. 37)

1 Sj dos personas viven bajo un mismo Acuerdo Candnico, entonces pueden comunicarse. Se produciran errores e
incomprensiones o malentendidos, pues la cultura puede ser diferente, pero un buen Acuerdo Candnico es aquel que ha
generado una cultura que pueda proporcionar las herramientas para solventar estos malentendidos y arreglar los problemas
de comunicacion. Este concepto de Acuerdo Candnico se inspira en los trabajos de Jerome Bruner (Actos de significado,
1991), quien subraya que la cultura no es solo un conjunto de creencias, sino un sistema compartido de interpretacién. Y
también en la vision antropoldgica de Clifford Geertz (La interpretacion de las culturas, 1973), que define la cultura como
“una urdimbre de significados” en la que el ser humano esta suspendido y que él mismo ha tejido.



necesarios. Uno sin el otro genera o bien confusion o bien frialdad. La empatia —esa capacidad
de "ver el mundo con los ojos del otro"— solo puede nacer cuando compartimos simbolos y

codigos basicos que hagan posible la interpretacion.

Para que la comunicacién funcione, los simbolos deben tener un significado compartido y el
medio ha de ser sensible de manera comparable para emisor y receptor: quien habla y quien
escucha, quien muestra y quien observa. La comunicacién nos permite conocer y darnos a
conocer, evaluar si podemos confiar en el otro, pero solo si transmitimos algo que el otro pueda
entender. Cuando no comprendemos lo que el otro dice, cdémo lo dice o qué expresan sus gestos,
el mensaje se pierde o se malinterpreta. En esos casos, la comunicacion no aclara las intenciones

del otro: las oscurece y puede convertir un encuentro potencialmente amistoso en una tragedia.

4.6 Del Miedo a la Confianza

Sigamos con el momento del encuentro:
El Sapiens baja su brazo.

El Neandertal exhala y relaja los hombros.
Uno emite un sonido suave.

El otro no huye.
Es un instante fundacional.

Este paso del pre-juicio a la comunicacion consciente, del miedo a la confianza, es quizas el acto
mas revolucionario y arriesgado que un ser humano puede realizar. Exige apagar temporalmente
los sistemas de alarma mas primitivos y confiar en que el otro hara lo mismo. Requiere coordinar
ambas inteligencias: la racional y la emocional, para sintetizar miles de datos y leer las intenciones

del otro.

Transformar informacidén dispersa en una conviccion minima: no soy una amenaza; podemos ser

aliados.

Cuando el Neandertal y el Sapiens Sapiens logran controlar los impulsos de la amigdala con
empatia y racionalidad, pueden intuir que el extrafio no busca cazarlo, sino compartir el fuego y el

camino. Y en ese instante, cuando uno baja el arma y el otro responde con una sonrisa, nace algo



nuevo: la sociedad.

Porque toda sociedad humana —desde los clanes paleoliticos hasta los estados modernos—
descansa sobre ese mismo gesto inaugural: dos desconocidos que deciden no matarse ni huir,
sino comunicarse para establecer vinculos de colaboracion. No importa si ocurrido hace 47.000
afos o ayer mismo. El nucleo de toda convivencia es siempre el mismo: un micro-acuerdo
emocional y racional que posibilite construir confianza. Cuando ese primer acuerdo se establece,

por pequefio que sea, se abre la puerta al siguiente nivel de comunicacion: el lenguaje.

4.7 Mas Alla del Instinto: El Umbral de la Comunicacion

Nuestros dos seres humanos han logrado algo poco frecuente: permanecer frente a frente sin huir
ni atacar. No han percibido en el otro sefales claras de peligro. No hay movimientos bruscos, ni
olor a sangre, ni gestos inequivocamente agresivos. Las respuestas instintivas se han contenido.
La mano levantada no se interpreta como una amenaza, sino como un posible saludo. La sonrisa

mostrando los dientes ha sido comprendida como una sonrisa.

Este momento es fragil y reversible, pero decisivo.

La comunicacion no verbal que se ha establecido hasta ahora no ha generado todavia confianza,
sino algo mas modesto y mas importante: una suspension provisional del miedo. No hay certeza,
pero tampoco ataque. No hay alianza, pero tampoco huida. Cuando desaparece la amenaza
inmediata, el encuentro entra en un segundo nivel: un espacio menos dominado por el reflejo y
mas abierto a la interpretacion. Ya no se trata solo de sobrevivir al instante, sino de evaluar si el
otro puede convertirse en aliado, en amenaza futura o simplemente en alguien con quien

compartir el camino durante un tiempo.

Este transito marca el paso del instinto a la comunicacién consciente y a una lectura mas
compleja de la situacidén. Surge la necesidad de algo mas estable que el gesto y mas duradero

que el silencio.

Ese puente es el lenguaje.

“Hablando se entiende la gente”, decimos. Y aunque la frase pueda sonar trivial, encierra una
verdad profunda: hablar y escuchar es la forma mas compleja y poderosa que tenemos de

convertirnos en personas ante los demas. Al hablar hacemos visible lo invisible —intenciones,



recuerdos, expectativas—; al escuchar permitimos que el otro exista en nuestro mundo interior.

Esta idea esta tan interiorizada que, desde niflos, cuando queremos excluir a alguien no lo
golpeamos: le retiramos la palabra. No le hablamos ni le escuchamos. Deja de ser un igual. El

silencio es la forma mas primitiva y eficaz de deshumanizacion.

Llevada al extremo, esta estrategia ha sido utilizada sistematicamente para convertir personas en
objetos: desde los campos de exterminio hasta la esclavitud, pasando por el desprecio colonial a
las lenguas “inferiores”. Prohibir una lengua, ridiculizarla o negarle valor no es solo un acto de

dominacion cultural: es un ataque directo a la condicion de persona del otro.

La historia esta plagada de ejemplos terribles: prohibir lenguas nativas, castigar a los nifios por
hablar en su idioma materno, declarar idiomas o dialectos "inferiores" o "vulgares". Cada una de
estas acciones no es simplemente un acto de dominacion cultural; es un ataque directo a la
condicion de persona del otro. Porque sin lenguaje compartido, sin la posibilidad de
comunicarnos, dejamos de ser personas las unas para las otras y nos convertimos en meros

objetos en el paisaje.

Pero el lenguaje no solo sirve para comunicarnos con los demas: también nos permite
comunicarnos con el pasado. Es el instrumento mediante el cual construimos nuestra memoria
colectiva. Cuando hablamos, no solo intercambiamos informacion sobre el presente; también
transmitimos el pasado y proyectamos el futuro. Las palabras son los hilos con los que tejemos la
memoria colectiva. Cuando nombramos lo que ha sucedido, no solo lo recordamos: lo
ordenamos, lo interpretamos y lo dotamos de sentido. En este sentido, la historia es la
conversacion mas larga que la humanidad mantiene consigo misma''’, el lenguaje puesto al

servicio de la memoria compartida.

Cada generacion escucha los ecos de las anteriores, los reinterpreta y los devuelve en forma de

relato. Contar es, en el fondo, otra manera de escuchar'''. Hablar no es solamente transmitir

"% Hannah Arendt, La condicién humana (1958), Paidés, Barcelona 1993. Arendt subraya que el lenguaje y la accion
son las dos facultades que nos hacen humanos: “solo cuando hablamos de lo que hemos hecho o vamos a hacer, nuestra

accion tiene sentido en el mundo”.

" Walter Benjamin, El narrador (1936), en lluminaciones |, Taurus, Madrid 1971. Benjamin afirma que narrar es “la
forma mas profunda de experiencia compartida”, donde el narrador transforma su experiencia —propia 0 ajena— en

experiencia comun para los oyentes.



informacion: es crear un mundo compartido.

4.8 Relatos: Nuestra Historia, Nuestro Futuro

Etimoldégicamente, historia proviene del griego iotopia (historia), un término que en su origen
significaba "investigacion" o "conocimiento adquirido por indagacion”. Historia, no era por tanto
solo el relato de lo ocurrido, sino el resultado de un acto de busqueda, de mirar con atencién lo

que habia pasado.

De hecho, la palabra procede de iotwp (histor), que designa al "sabio" o "testigo", literalmente "el
que sabe por haber visto"'"?. Y si retrocedemos ain mas, hallamos la raiz indoeuropea *weid-,
que significa "ver" y "saber", la misma de la que nacen palabras como idea, vision o sabiduria'*.
Podriamos decir, por tanto, que la historia no es simplemente el relato de los hechos, sino el arte
de saber ver: la capacidad de mirar el pasado con inteligencia y sensibilidad, comprenderlo y
transmitirlo en forma de relato. La historia, en su sentido mas profundo, es la unién entre el

conocimiento y la mirada; entre el ojo que observa, la mente que interpreta y la voz que cuenta.

Desde nuestros origenes, los humanos nos explicamos quiénes somos contandonos historias.
Nos inventamos la respuesta a la mayoria de los porqués que nos preocupan explicandonos
cuentos los unos a los otros en funcién de lo que aprendemos al mirar el pasado. Cuentos y
relatos que no solo nos justifican, ademas nos dan herramientas para resolver conflictos y para

entender todo lo que por inexplicable, podria acabar con nuestra sociedad'*.

Cuando un grupo alcanza —aunque sea de manera muy imprecisa— un acuerdo sobre cuales

"2 Chantraine, P. (1968). Dictionnaire étymologique de la langue grecque: Histoire des mots. Paris: Klincksieck.

” o«

Entrada “iotwp”, “celui qui sait par avoir vu”.

13 Watkins, C. (2000). The American Heritage Dictionary of Indo-European Roots. Boston: Houghton Mifflin. Raiz

*weid- (“to see, to know”).

" p.64 Jerome Bruner. Actos de Significado. Ed. Alianza Editorial:"La viabilidad de una cultura radica en su

capacidad para resolver conflictos, para explicar las diferencias y renegociar los significados comunitarios. Los significados
negociados que segun los antropdlogos sociales y los criticos culturales son esenciales para la conducta de una cultura, son
posibles gracias al aparato narrativo de que disponemos para hacer frente simultdaneamente a la canonicidad y la
excepcionalidad. La psicologia popular recurre a la narracion y la interpretacion narrativa para lograr este tipo de significados.
Los relatos alcanzan su significado explicando las desviaciones de lo habitual de forma comprensible, proporcionando la

<légica imposible> a las personas”



son los relatos que lo definen, esos relatos empiezan a circular. Se repiten alrededor del fuego, en
las plazas, en las cocinas, en los rituales, en las canciones, en las leyes, en los gestos cotidianos.

Y a través de estos canales pasan de una generacion a la siguiente.

Es entonces cuando dejan de ser simples historias y se convierten en una estructura cultural:

unos marcos interpretativos que orientan la vida social.

Hablamos los unos con los otros y nos intercambiamos relatos que nos ayudan a entender el
mundo que nos rodea y a transmitir la informaciéon adquirida a otras personas. Como indica
Jerome Bruner, "los seres humanos, al interactuar entre si, crean un sentido de lo candnico y lo
ordinario que se constituye en un telon de fondo sobre el que poder interpretar y narrar el
significado de lo inusual, de aquello que se desvia de los estados 'normales' en la condicion

humana"'".

El cdmo hablamos y el como nos explicamos los relatos es una muestra de cémo
pensamos y vemos el mundo, pues con los relatos construimos, definimos y reajustamos nuestra
idea de nosotros y del mundo y, al mismo tiempo, en funcién de esta idea, vemos el mundo de
una determinada manera. Es un circulo hermenéutico: los relatos dan forma a nuestra percepcion,
y nuestra percepcion da forma a nuestros relatos. Van der Veer y Valsiner lo exponen asi "la gente
no solo posee herramientas mentales, ellos son también poseidos por ellas. Los medios culturales
—el habla en particular- no son externos a nuestras mentes, sino que crecen dentro de ellas, de
ese modo creando una 'segunda naturaleza''®. Y Nicholas Carr, en la misma linea, comenta:
"Hace tiempo que se sabe que la cultura en que se cria una persona influye en el contenido vy el
caracter de la memoria de esa persona. Las personas nacidas en sociedades que celebran los
logros individuales, como los USA, tienden por ejemplo a ser capaces de recordar
acontecimientos de sus vidas mas tempranos que los miembros de sociedades que valoran mas

los logros colectivos como la coreana"'"”.

El ser humano vive en sociedades construidas conceptualmente sobre unos relatos, que forman,

y surgen, de un Acuerdo Candnico. Este acuerdo es siempre consecuencia del pasado, no puede

5 Jerome Bruner, Actos de Significado, Madrid: Alianza Editorial, 1991, p. 82

6 p.225 Van der Veer y Valsiner 1991:225

"7 Carr, Nicholas (2011). Superficiales: ;Qué esta haciendo Internet con nuestras mentes?. Madrid: Taurus. (Original

en inglés: The Shallows: What the Internet Is Doing to Our Brains, 2010).



haber acuerdo en los elementos del presente, ni mucho menos sobre los elementos del futuro. El
acuerdo siempre se sustenta y protocoliza sobre lo que ya ha sucedido. Incluso, cuando entran
en el juego, elementos escatolégicos como pueden ser algunas religiones, estos elementos y
conceptos hacen referencia al pasado, a un pasado glorioso, a un paraiso al que volver o, a la
vuelta de algun Mesias que lo pondra todo como tenia que estar desde el principio. Por lo tanto,

la evolucidén del Pacto Candnico se hace re-inventando la memoria del pasado.

A través de los relatos y los vinculos que establece la comunicacion, los hombres preparan su
pasado para que sea su presente. O lo que es lo mismo, crean su Cultura Interior para vivir en su

Cultura Exterior.

Cuando hay un acuerdo —metaféricamente hablando— mas o menos genérico sobre cuales son
los relatos que nos definen, transmitimos estas historias a otras personas, las insertamos en la
cultura exterior y las filtramos a la cultura interior. Estas estructuras orales transmitidas, los
relatos, se expanden y evolucionan a gran velocidad inmersos en unos mecanismos de cambio
lamarckianos. Stephen Jay Gould lo explica claramente: "Hay dos puntos en particular que
ilustran la diferencia entre los mecanismos del cambio cultural y los de la evolucién. Primero, el
cambio cultural es lamarckiano, mientras que la evolucion bioldgica es ampliamente darwinista. El
primero opera por la transmisién de los caracteres adquiridos: cualquier cosa que inventemos o
sea util en una generacion, la ensefiamos a la generacion siguiente. El cambio lamarckiano es
muy rapido precisamente porque es direccional y acumulativo. En segundo lugar, necesitamos
pensar sobre la topologia de la evolucion bioldgica. En el mundo darwinista, cuando una especie
se separa, permanece separada para siempre. (...) Por otra parte, el cambio cultural humano se

define por la union de linajes''®

Los relatos se expandiran o desapareceran o hibridaran en funcion de su capacidad de facilitar
que un grupo de personas prospere o desaparezca. El conjunto de relatos que facilita a un grupo
el sobrevivir en un momento dado, en un espacio concreto, nhormalmente se impone —o, para el
caso, es adoptado— por otras personas en situacion similar y acaba conformando una sociedad,
es decir, acaba convirtiéndose en el set de normas, usos, vinculos, leyes o tradiciones que
permiten que un grupo de personas convivan bajo un mismo Acuerdo Candnico. Y en cada nueva

sociedad, también aparece una nueva forma de persona.

8 Stephen Jay Gould (Claves para el Siglo XXI, Ediciones UNESCO, Editorial Critica, p. 62)



Porque la persona no es solo un cuerpo o una mente, sino una configuracién simbdlica que surge
del tipo de vinculos que establecemos y de los relatos en los que participamos, es decir de

nuestras instituciones.

4.9 Cultura: La Danza con el Acuerdo Candnico

Llamamos Cultura al conjunto de relatos que una sociedad genera para reajustar o
reinterpretar su Acuerdo Candnico cuando surgen conflictos o acontecimientos imprevistos'®. La
Cultura es, por tanto, la manera particular en que un grupo humano interpreta, transforma y
dialoga con su Acuerdo Candnico. No es un complemento de la estructura social: es el modo en

que una sociedad respira y reorganiza su sentido del mundo.

Todas las personas son diferentes y, por lo tanto, todos los grupos de personas que conformen
una sociedad seran ligeramente diferentes. Bajo un mismo Acuerdo Candnico diferentes grupos

crearan diferentes culturas, porque interactuaran de diferentes maneras con un mismo Acuerdo.'?°

Pero cuando esa interaccion se vuelve radicalmente divergente, el propio Acuerdo se fragmenta.
Ya no hablamos de una sociedad con culturas diversas, sino de sociedades con Pactos
Canodnicos distintos. Los simbolos dejan de ser traducibles, los puentes se derrumban y el otro se

vuelve opaco, incomprensible y potencialmente amenazante.

4.10 El Peligro del Cambio: El Conocimiento Transforma

Nuestros dos protagonistas —Sapiens y Neandertal— son conscientes de sus diferencias, pero

han desactivado el miedo inicial y estan listos para intentar comunicarse

Ahora solo hay dos escenarios posibles.

Pueden no entenderse. No se atacaran, pero cada uno seguira su camino en soledad. O pueden

cooperar. La inteligencia emocional les permitira intuir la necesidad del otro; la racional les

9 Jerome Bruner afiade: "lo que constituye una comunidad cultural no es solo el compartir creencias acerca de
como son las personas y el mundo o acerca de cémo valorar las cosas. (...) hay algo que puede ser igual de importante para
lograr la coherencia de una cultura, y es la existencia de procedimientos interpretativos que nos permitan juzgar las diversas
construcciones de la realidad que son inevitables en cualquier sociedad" (Actos de Significado, 1991, p. 105).

20 Manuel Castells: "Una nova societat apareix sempre que es pugui apreciar una transformacio estructural en les
relacions de produccid, en les relacions de poder i en les relacions d'experiencia. Aquestes transformacions comporten una
modificacié igualment substancial de les formes de l'espai i el temps, i I'aparicié d'una nova cultura" (Canvi de Mil-leni,
Barcelona: UOC, 2003, p. 416)



ayudara a compartir simbolos y establecer equivalencias. Pactaran un lenguaje comun.

Optemos por la segunda opcion.

Neandertal y Sapiens Sapiens han conseguido compartir algun tipo de simbolo con significado
parecido, se han "entendido” y juntos ahora pueden intentar emprender el camino de vuelta a sus
hogares con la confianza de que se ayudaran y protegeran mutuamente. Siendo dos, es posible
que los depredadores lo tengan mucho mas dificil. También es probable que ellos consigan cazar

mas facilmente. Por lo tanto, las posibilidades de volver a su hogar han crecido mucho.

Durante el trayecto de vuelta a su casa se irdn conociendo mas, coordinando mejor en la caza,
comunicandose mejor e intercambiando mas relatos. Entre ellos surgiran muchas
Micro-Instituciones. El maximo grado de entendimiento se alcanzara si uno de los dos marcos
culturales se diluye o si ambos se fusionan parcialmente. Y este hecho, que aparentemente es
muy positivo, es posible que cuando lleguen a su tribu sea su condena, pues el conocimiento les
ha cambiado. Las Micro-Instituciones, les han modificado su Acuerdo Candnico, pero el de sus
tribus sigue igual, ellos no llevan semanas comunicadndose con otro Neandertal o con un Homo
Sapiens Sapiens. Y, por lo tanto, ahora quizas sera la tribu quien no entendera algunos de los

simbolos y significados de su miembro.

Si hay suerte, toda la tribu actualizara sus relatos y aceptaran a los miembros de la otra especie
Homo. Pero también es posible que maten al desconocido y exilien a su antiguo compariero o lo

fuercen a volver a su antiguo Pacto Canonico.

Cuando dos culturas dialogan, siempre hay una transformacién mutua. Compartir relatos es poner
en jaque los relatos del otro. El mejor relato se instala en la mente del receptor y la altera. Conocer
al otro implica, de algun modo, dejar de ser exactamente el que uno era. Esta es una verdad
incbmoda que preferimos no reconocer, pero que explica muchos de los conflictos y

malentendidos que caracterizan los encuentros interculturales.

No sabemos por qué se extinguieron los Neandertales, pero una posibilidad es que los relatos, las
instituciones de los Homo Sapiens fuesen mas fuertes, mas adaptativas o simplemente mas
expansivas que las suyas y por lo tanto acabasen aislados o asimilados. Una institucion potente

puede ser la mas destructiva de todas las armas.



Si bien nuestros cerebros estan programados para desconfiar del diferente, lo contrario
también se aplica. Cuanto mas conocemos a la otra persona, mas entendemos sus razones y
motivos, y mas conscientemente sabemos qué margen y qué tipo de confianza podemos darle.
Cuando hay vinculos de confianza, nuestro cerebro baja barreras y deja paso a las conductas
altruistas que son la base de cualquier relacion en sociedad. Esto no significa que compartamos
sus ideas, simplemente que conocer a alguien permite el desarrollo de posibles conductas

altruistas'?’.

Conocer en profundidad al otro es el primer paso para respetar al otro y el ser consciente
de su particularidad te hace consciente también de sus necesidades y carencias, asi como de la

forma en que os podéis ayudar.

Ya lo he dicho, pero permiteme repetirlo porque es importante: el reconocimiento del otro y
la confianza en el otro son la base de cualquier relacion social. Dos personas podran convivir
juntas si son capaces de comunicarse, reconocerse y actuar altruistamente de una manera
reciproca. Cuando esto ocurre, entre estas dos personas se establece un lazo; un relato que
define una unidad de nivel superior a la mera persona y que crece o varia en funcion de lo que las
dos personas se comuniquen'?®. Estos relatos, actos o acuerdos que vinculan y condicionan la
vida de dos personas son, como ya hemos visto, el modelo mas sencillo de Institucién y por eso

las he titulado Micro-Instituciones.

5.1 Micro-Instituciones: Los Lazos Invisibles

Una micro-institucion o institucién-natural es aquella institucion que condiciona la relacion
entre dos personas, pero no esta formalizada ni necesita ser verbalizada, y su existencia depende
unicamente de la voluntad de mantenerla de las dos personas. Es practicamente una Institucién
virtual porque no existe mas alla de la mente de esas dos personas ni se ha concretado en nada.
Su existencia depende del relato que esas dos personas mantienen, de su conocimiento mutuo.

Su actualizacién y mantenimiento depende del acuerdo constante de las dos personas pues la

21 De Waal, F. (2006). Primates and Philosophers. Princeton University Press. Explica la base biolégica del altruismo
y cooperacion en humanos y primates.

22 Bruner, Jerome (1991). Actos de significado. Madrid: Alianza Editorial. Bruner explica como las interacciones
humanas cotidianas generan significado y estructura cultural sin necesidad de normas formalizadas.



institucidon no puede evolucionar sin la participacion y acuerdo de ambos.
Son ejemplos de Micro-Instituciones:

e El lenguaje: El lenguaje no es solo un vehiculo de comunicacion; es un mecanismo de

concepcion del mundo'®®

. A través de él construimos la realidad que nos rodea, la
preservamos Yy la transmitimos. El lenguaje permite crear y transmitir relatos, y los relatos
permiten a las personas definirse, explicarse, objetivar su percepcion y compartirla.

e EIl juego infantil: Los nifios pequenos y los cachorros de muchos animales establecen
reglas implicitas cuando juegan (turnos, limites de la violencia aceptable, sefiales de que
"esto es juego"). Nadie les ensefia formalmente estas reglas; emergen en la interaccion'®.

e Los gestos de reciprocidad: La norma no escrita de devolver favores, de ayudar a quien
te ayudo, de compartir con quien compartié contigo. Es una institucion tan antigua como
nuestra especie'®.

e EIl contacto visual y la proxémica'®®: Las reglas sobre cuando es apropiado mirar a los
0jos, cuanta distancia fisica mantener segun el tipo de relacion. Varian culturalmente, pero
siempre estan presentes’?’.

e Las relaciones paterno-filiales: El cuidado parental no es solo instinto biolégico, también
es institucional. Cada cultura tiene normas implicitas sobre cémo se debe criar o cuidar,
aungue no estén escritas en ningun manual'®.

e La cooperacion espontanea: Ese impulso de ayudar sin que te lo pidan, de anticipar
necesidades, de ofrecer apoyo. No hay contrato formal, pero hay expectativas mutuas

claras.

e EIl sentimiento de lealtad: Esa micro-institucién que nos hace defender a "los nuestros"

123 Benjamin Lee Whorf (1956). Language, Thought, and Reality. MIT Press. La hipotesis Sapir-Whorf sugiere que la
estructura del lenguaje condiciona la manera en que percibimos y conceptualizamos la realidad.
24 Henrich, J., et al. (2005). “Culture and the evolution of human cooperation”. Philosophical Transactions of the Royal
Society B. llustra reglas emergentes en la interaccion social.

25 Trivers, R. L. (1971). “The evolution of reciprocal altruism”. Quarterly Review of Biology. Fundamenta la

cooperacion reciproca bioldgica.

%6 La proxemia o proxémica es una disciplina o rama de la semidtica dedicada al estudio de la organizacion del
espacio en la comunicacion humana. Mas concretamente, la proxémica estudia las maneras que siguen las personas a la
hora de estructurar y utilizar el espacio

2" Hall, E. T. (1966). The Hidden Dimension. Sobre proxémica y normas culturales de interaccion.
128 Harris, M. (1995). Where is the mother?. Andlisis de normas de crianza y cuidado parental.



incluso cuando no es ventajoso.
Estas micro-instituciones, son la base que permite construir un grupo y una cultura.

Sin micro-instituciones funcionales, ninguna institucion formal puede sostenerse'®.
Puedes tener las mejores leyes del mundo, pero si las personas no tienen la capacidad basica de
cooperar, confiar y comunicarse informalmente, el sistema colapsa. Las micro-instituciones son el
sistema operativo sobre el que se ejecuta todo lo demas. En cierta manera podriamos decir que
son una institucion natural porque emergen de manera organica de nuestra biologia, al igual que

en muchos otros seres vivos.

Pero, ¢qué ocurre cuando nos juntamos mas de dos personas? Por ejemplo, tres

personas.

Como dice muy acertadamente el refran: "dos son compania, tres son multitud". De
hecho, para nuestras capacidades bioldgicas, esta es la gran diferencia: pasar de dos a mas de
dos. Cuando somos mas de dos se produce un cambio basico en nuestra manera de entender la
comunicacion, pues, debido a nuestra configuracion bioldgica, solo podemos comunicarnos con
una persona a la vez'™. No podemos hablar con dos personas al mismo tiempo, ni escucharlas al
mismo tiempo. Podemos pasar muy rapido de una a otra, pero nunca podemos comunicarnos y

procesar la informacion de varias personas simultdneamente.

Por lo tanto, la relacion que establecen dos personas es, por su propia naturaleza,
diferente de la que se establecera cuando existan mas de dos personas. Peor aun: cuando se
juntan tres personas, no solo tenemos que repartir nuestra atencion en fracciones de tiempo,

ademas puede darse el caso de que dos de ellos se comuniquen sin que el tercero esté presente.

La importancia de este hecho tan banal —que dos hablen cuando un tercero no esta
presente— tiene importantes consecuencias para la salud de un grupo, pues la integridad y
coherencia del grupo viene determinada por las micro-instituciones, y estas requieren la presencia
fisica de las personas a la hora de actualizar los relatos que las crean, pues son unas instituciones

que solo existen en la mente de sus creadores.

129 Ostrom, E. (1990). Governing the Commons. Muestra como la cooperacién informal sostiene reglas formales.

0 Dunbar, R. (1998). “The social brain hypothesis”. Evolutionary Anthropology. Explica limites cognitivos en
interaccién social.



Cuando dos personas se hablan, si la tercera persona no esta presente, obviamente el
relato no le llega y se produce un desfase entre la nueva personalidad del grupo que dos
integrantes estan construyendo y la antigua personalidad del grupo que tiene asumida el tercero
ausente. Ademas, se obliga a la tercera persona a adentrarse todavia mas en esa dimensién no
fisica de las relaciones, pues no solo tiene que aprender a conocer la personalidad del otro
comparandola con su propia autoimagen y, a partir de esta relacién, ver las diferencias,
establecer los limites y conocer cémo estos van siendo alterados; ahora ha de empezar a suponer
coémo han interactuado dos personalidades que no son la suya y cédmo ha variado su marco

general de previsiones de futuro en funcion de algo de lo que no ha sido participe.

Para solventar esta problematica, lo que se acostumbra a hacer es repetir el relato que las
dos personas se han intercambiado, pero ahora en presencia de la tercera persona. Se produce el

tipico dialogo que, actualizado, suena asi:

—Oye tu, que antes hemos comentado nosotros que...

s

Y también puede producirse la todavia mas tipica reaccion de que el llamado "tu" empiece
a sentir que hay un "nosotros" al que quizas ya no pertenece, pues hay algo en el acuerdo que

regia el grupo que ha sido alterado y él todavia no sabe qué es.

No olvidemos que las Micro-Instituciones son unas creaciones mentales de cada sujeto sin
expresion formal exterior; por lo tanto, hasta que no son comunicadas a una persona, esta no
tiene manera de saber que han sido modificadas. Es decir, hasta que no se han igualado los

relatos otra vez, no se vuelve a hacer comun la Institucién y se solventa la escisién en el grupo.

Pero puesto que la comunicacion oral esta llena de matices y muy condicionada por la
informacion que los otros canales transmiten, es practicamente imposible que la recepcién del

relato sea idéntica.
Muy esquematizado, el proceso seria:

1. Las personas Ay B cruzan un nuevo relato que modifica la Micro-Institucion.

2. La persona A cruza el mismo relato con C para transmitirle la modificacion en la
Micro-Institucién acordada con B.

3. Cuando B y C se encuentran puede ocurrir que los dos hayan entendido de diferente

forma el relato que se han cruzado con Ay, por lo tanto, la Micro-Institucion que B tiene in



mente es diferente de la que C tiene in mente.

En general esto, ayer y hoy, se ha solventado con los confundidos B y C dirigiéndose a la

persona A para pedirle explicaciones y para que aclare quién tiene razén.

El didlogo ahora es del tipo:

—Oye, que lo que tu me has dicho no es lo que él me ha dicho que tu has dicho y, claro,
ahora ya no sé si yo lo he entendido mal o es él quien lo ha entendido mal. Es decir, ;me dices
que porque estas resfriado no quieres quedar con él? ;0 es que no quieres que yo quede con

él?; o no sera que estas enamorado de él?

Un grupo que funciona unicamente con Micro-Instituciones requiere casi siempre que en
cada decision estén todos presentes y, por lo tanto, implica adoptar un tipo de vida muy
comunitario y cercano para evitar confusiones. Se intenta evitar tener que tomar decisiones sin la
presencia de algun miembro para que algunos miembros del grupo no se sientan no
representados y abandonen el grupo. La privacidad es practicamente nula, pues todo el mundo
ha de conocer perfectamente a todo el mundo, y los grupos tienen que tener pocos miembros,

pues es muy dificil gestionar un grupo numeroso con este tipo de instituciones.

Todos sabemos como se generan los problemas entre grupos de amigos o conocidos y los
problemas que hay para que nadie se sienta ofendido o marginado y todo el mundo entienda lo
mismo. Las Micro-Instituciones son faciles de crear, son de gran ayuda para organizar grupos
muy pequefnos o durante poco tiempo, y practicamente no requieren recursos extras para su
creacion y gestion. Ademas, son la unica institucién donde el conocimiento emocional y la razén
instrumental van de la mano porque la institucion es todavia parte natural e inherente del ser
humano; esta en él y vive con él. Por otro lado, las micro-instituciones tienen muchos problemas

porque no se han protocolarizado ni exteriorizado. No existen mas alla de quienes las utilizan.

5.2 Instituciones: Formalizando el Acuerdo

Para evitar los problemas de las Micro-Instituciones, los seres humanos hemos
evolucionado las Micro-Instituciones sacandolas de nuestra cabeza y formalizandolas. Es lo que
todavia ocurre en un grupo cuando los malentendidos ya se han sucedido demasiadas veces y
empieza a haber problemas. En esos casos, los miembros del grupo deciden que el mero

conocimiento del otro no es suficiente para "ya saber qué se tiene o que se puede hacer" y que,



por lo tanto, es mejor crear unas normas o reglas.

Estas normas o reglas son las primeras herramientas reales que los humanos hemos
creado para poder acumular informacion y gestionarla de una manera que sea accesible a todos
los miembros de un grupo. Aqui es donde reside la diferencia basica entre los seres humanos y
todos los otros seres vivos: en la capacidad de exteriorizar una creacion mental que ayuda a
acumular informacién y mejora la gestion de los grupos y que, sobre todo, se ha creado en un

formato que permite compartirla y transmitirla entre otros seres vivos''.

A estas normas, usos, leyes o tradiciones que los humanos hemos creado
comunicandonos oralmente, pero dandoles una forma de vida externa, es a lo que llamamos

propiamente Instituciones.

Con las Instituciones ya no es necesaria la presencia de todos los miembros del grupo
cada vez que dos personas hablan. Hablando podemos acordar una serie de leyes, normas,
tradiciones, usos, etc., que facilitan el entendimiento entre los miembros del grupo y que son
publicos y accesibles a todos los miembros del grupo, pues todos los miembros del grupo las
aprenden y son facilmente transmisibles a cualquier nuevo miembro. Por ejemplo, la norma "las
necesidades se hacen fuera del recinto del poblado y quien no lo cumpla limpiara el poblado
durante una semana" puede transmitirse a cualquier persona vy, si alguien la infringe, las otras
personas saben qué hacer. No es necesario esperar que esté todo el poblado presente para

decidir qué se tiene que hacer.

Las instituciones rompen los limites de los anteriores grupos y permiten que los grupos
crezcan e incorporen a otras personas con facilidad y, ademas, dan mucho mas margen a la
autonomia de cada individuo y a su privacidad. Ahora ya no es necesario que todo el mundo esté
siempre presente para actuar o decidir algo, pues hay unas normas o leyes que rigen el grupo

cuando hay una persona o cuando hay un millar de personas.

Ahora el grupo, por tamano y flexibilidad, puede empezar a ser considerado una sociedad.

Establecer normas es establecer instituciones, y establecer instituciones es sentar las bases de

1 Por ejemplo, con muchos animales domesticados que también tienen micro-instituciones, podemos obijetivizar
normas, compartirlas y aprenderlas. Pero no son instituciones porque ellos no pueden compatrtirlas entre ellos ni les sirven
para su organizacién. Para ellos son simplemente pautas de conducta, como muchas otras pautas de conducta que la

naturaleza puede imponerles.



una sociedad. Y puesto que estas primeras normas las hemos creado para asegurarnos que
estamos de acuerdo en el relato basico y comun de como queremos funcionar, 1o que hemos
producido es una primera cultura. Es decir, una determinada manera de definir como sera la
relacion entre el Acuerdo Candnico que compartimos en un grupo y las hormas adoptadas que

determinan el comportamiento y posibilidades de nuestra sociedad.

Mas alla de cual sea el motor que impulse el nacimiento de las normas —ya sean los
tabues, como propuso Freud' desde una interpretacion psicoanalitica; la lucha por los medios

de produccion, como planted Marx en su andlisis materialista’; la religion como principio

ordenador de lo sagrado™; o la razon como fuente de legitimidad moderna'**—, el hecho
trascendental es que siempre que existe un grupo humano, tienden a generarse normas es decir
instituciones para conservar la memoria comun y gestionar la complejidad social que nosotros
mismos hemos creado. Y desde nuestras primeras sociedades el lenguaje con el que creamos las
normas, es decir las instituciones, crea la realidad de esa sociedad. El hombre no crea mitos para
explicarse; el hombre vive en sus mitos. Sus mitos son sus relatos, sus palabras los ladrillos que

construyen la realidad.

Externalizar y formalizar unas normas, usos o leyes también abre el camino a ofrecer
visiones del mundo (religiones) y a relaciones institucionales con otros grupos. Cuando las
personas ya somos capaces de utilizar el lenguaje para presentar una realidad y unos
condicionantes sociales que no existen en la propia naturaleza estamos cambiando el nucleo de
la persona, estamos utilizando una capacidad humana; el lenguaje para estructurar un idioma
cuyas palabras y simbolos son unicos a nuestra cultura pero que no pertenecen a nuestra biologia

ni a la naturaleza que nos rodea.

82 Sigmund Freud (1913). Tétem y tabu: Algunas concordancias en la vida animica de los salvajes y de los
neurodticos. Viena: Hugo Heller. Freud interpreta los tabues como los primeros mecanismos sociales que reprimen los
impulsos individuales en favor de la convivencia grupal, sentando asi las bases de la ley y la moral colectivas.

138 Karl Marx (1859). Prélogo a la Contribucién a la Critica de la Economia Politica. Berlin: Franz Duncker.

Marx sostiene que el modo de produccion material determina la estructura social y politica, de modo que las instituciones
emergen como reflejo y garante de las relaciones econémicas predominantes.

134 Emile Durkheim (1912). Las formas elementales de la vida religiosa. Paris: Alcan.

Durkheim muestra que la religion actua como principio ordenador que expresa y refuerza la cohesién del grupo a través de
simbolos y normas compartidas.

1% Max Weber (1922). Economia y sociedad. Tilbingen: J.C.B. Mohr.

Weber introduce la idea de la racionalizacion y la legitimidad basada en la ley, donde las normas dejan de apoyarse en la
tradicién o el carisma y pasan a fundarse en la razén formal.



El vinculo entre realidad y palabras es tan intenso que podemos encontrarlo en casi todas
las culturas primitivas y en el nucleo de la mayoria de grandes religiones. La palabra, el canto, el
verbo, el cuento es lo que crea el mundo. Quizas el mas conocido para los occidentales es el

primer versiculo del primer capitulo del Evangelio de San Juan:
"En el principio era el Verbo, y el Verbo era con Dios, y el Verbo era Dios".

Pero en casi todas las religiones encontramos esta relacion entre realidad y palabra

porque, a nivel cognitivo, la realidad es creada por la palabra.

Para los cabalistas, las letras hebreas no son simbolos, sino sustancias reales con las que
Dios cred el universo®. En la tradicién hebrea, la palabra de Dios (Dabar) no describe, sino que

crea. Cada acto de creacion es una orden performativa. La palabra divina es accién pura:
“Y dijo Dios: Sea la luz; y fue la luz.” (Génesis 1:3)
El Tao Te Ching comienza con una advertencia que parece paradojica’®:
“El Tao que puede ser dicho no es el Tao eterno.”

A diferencia del Logos, el Tao no puede pronunciarse sin perder su esencia. Sin embargo,
es el principio originario del que todo procede. En los Upanishads, la silaba sagrada “Om” es

considerada el sonido del universo, la vibracion original de la que surge todo lo existente:
“Om: esto es el todo. Todo lo que fue, es y sera, es Om.” (Mandukya Upanishad, 1)
En el Coran, la creacion ocurre a través de un mandato divino directo™”:
“Cuando El quiere algo, le dice: ‘Sé’, y es.” (Sura 36:82)

Incluso cuando empiezan a aparecer las Super-Instituciones —es decir, aquellas instituciones que
ya no dependen exclusivamente de la oralidad inmediata, sino que han sido fijadas en un soporte
material y estabilizadas en el tiempo, como veremos mas adelante— el poder de la palabra para
acordar la realidad y la realidad asi creada seguiran siendo percibidos, durante siglos, como una

misma cosa. Como sefiala Walter Ong, en las culturas orales "la palabra no es simplemente un

1% | aozi (siglo VI a.C.). Tao Te Ching, cap. 1.

87 Nast, S. H. (2007). The Garden of Truth: Knowledge, Love, and Action in Islam and Sufism. HarperOne.



signo, sino un acontecimiento"'®. En muchas culturas, decir algo y hacerlo existir continuaron
siendo actos practicamente indistinguibles. Las palabras no solo describian el mundo: lo
instauraban. Cuando eran consideradas "verdaderas", se asumia que poseian un poder propio,

casi ontoldgico, capaz de producir efectos reales sobre las personas y las cosas.

No sera hasta la aparicion de la cultura griega clasica cuando se inicie, de manera todavia
incipiente y no homogénea, el camino hacia una separacion conceptual entre el lenguaje y la
realidad. Y conviene subrayarlo: este cambio no fue inmediato ni generalizado. Afect6 primero a
una minoria muy concreta de pensadores, y convivido durante siglos con concepciones mas

arcaicas del poder de la palabra.

Es en este contexto donde algunas personas comienzan a utilizar el lenguaje de forma
abiertamente abstracta: a distinguir entre distintos usos del mismo, a separar el signo de aquello
que designa, a asignar significados conceptualmente diferenciados a términos como Dios,
Justicia o Triangulo, y a adoptar aproximaciones intelectuales distintas ante expresiones como
«Europa tardé un dia en llegar a Creta» frente a «un barco fenicio tardd un dia en llegar a Creta».
Distinciones que hoy nos resultan triviales, pero que en el siglo V a.C. supusieron una auténtica
revolucién cognitiva: la posibilidad de pensar entidades ideales, abstractas y no directamente
ligadas a una experiencia sensible concreta, como ya intuyé Platon y sistematizé Aristoteles en su

reflexién sobre el logos.

Sin embargo, la percepcidon del poder creador o "magico" de la palabra no desaparecié con la
filosofia griega. Persistié, con multiples variaciones, hasta bien entrada la Edad Media. Durante
este largo periodo, los sabios y tedlogos de las grandes religiones monoteistas realizaron
enormes esfuerzos intelectuales para delimitar cuidadosamente quién podia ejercer ese poder y
en qué condiciones, o para justificar como las palabras "perfectas" perdian su poder creador

cuando eran utilizadas por los humanos.

En todas partes, el poder establecié rapidamente que la palabra creadora no estaba al alcance de
cualquiera. Solo una élite —profetas, santos, doctores de la Iglesia o la divinidad misma— podia
legitimamente pronunciar o conocer las palabras con capacidad de transformar la realidad.

Cuando una persona comun reclamaba ese poder, era acusada de brujeria, herejia o locura.

138 Walter Ong, Orality and Literacy: The Technologizing of the Word, Methuen, 1982.



Un ejemplo paradigmatico de este esfuerzo de delimitacion es Santo Tomas de Aquino, quien
llevé a cabo una distincion sistematica entre la palabra divina y la palabra humana. A la palabra
divina le atribuyd, en primer lugar, el caracter de semper in actu: la palabra de Dios no es
potencial, sino siempre plenamente actual. En segundo lugar, afirmé la existencia de un unicum
verbum in actu: Dios expresa la totalidad de lo real en una Unica palabra, simultanea y perfecta. Y,
finalmente, sostuvo que la palabra divina es eiusdem naturae: Dios no solo pronuncia la palabra,

Dios es la Palabra.

Al reservar estas propiedades exclusivamente a lo divino, Tomas de Aquino mantenia la
conviccion agustiniana™® de que la palabra comprehensiva y total es una capacidad
estrictamente divina, pero al mismo tiempo negaba explicitamente que la palabra humana pudiera
participar de esa plenitud creadora. En palabras de Tomas de Aquino, "en Dios, el Verbo no es
algo dicho, sino algo que es" (verbum non est dictum, sed subsistens)’®. De este modo,
desactivaba cualquier pretension de equiparar el lenguaje humano con el poder ontolégico del

verbo divino.

A pesar de esta progresiva racionalizacion, los rastros de aquella antigua concepcién de la
palabra como fuerza creadora no han desaparecido. Incluso hoy, en nuestros relatos, mitos y
ficciones contemporaneas, reaparecen una y otra vez. Desde Mary Poppins hasta Aladino,
pasando por el universo de Harry Potter, las runas magicas o los conjuros, seguimos fascinados

por palabras capaces de abrir mundos, sellar pactos o alterar la realidad.

Estas narrativas no son simples entretenimientos: revelan una memoria cultural profunda. En
nuestro imaginario colectivo persiste la admiracion —y quiza también el miedo— hacia aquellas
palabras que permitieron crear relatos compartidos, establecer acuerdos, fundar instituciones v,

en ultima instancia, diferenciarnos del resto de los animales.

Porque las instituciones —desde las micro-instituciones que regulan la relacion entre dos
personas hasta las instituciones formalizadas que estructuran sociedades enteras— constituyen
el andamiaje invisible de la convivencia humana. Sin ellas, seguiriamos siendo animales solitarios
en la pradera, condenados a desconfiar eternamente del extraiilo que se acerca o a vincularnos
solo mediante acuerdos minimos e inmediatos, como aun hacen muchas especies sociales y

nuestras mascotas.

¥9Agusti d’Hipona, De Trinitate, llibre XV.Doctrina del Verbum Dei
4% Tomas d’Aquino, Summa Theologiae, |, g. 27-34.



Las instituciones, fijadas en palabras, relatos y normas compartidas, son lo que nos permite
transformar encuentros contingentes en sociedades duraderas y convertir la fragilidad del

lenguaje humano en la base misma de lo social™*'.

Hemos visto como nacen los vinculos entre personas y como estos vinculos se
institucionalizan progresivamente para permitir la convivencia en grupos cada vez mas grandes.
Pero queda una pregunta crucial: ;qué ocurre cuando estas instituciones crecen demasiado?
¢ Cuando las instituciones controlan todos los aspectos de nuestra sociedad? ;Cuando la

herramienta se convierte en amo? Es hora de explorar el lado oscuro de nuestro mayor logro.

1 Searle muestra como las instituciones existen gracias a actos lingliisticos aceptados colectivamente, reforzando la idea
del lenguaje como fundamento de la realidad social. John Searle, The Construction of Social Reality, Free Press, 1995.



La utilizacion de Instituciones, mas alla de las instituciones naturales que conocemos
como Micro-Instituciones, tiene algunos graves efectos colaterales que debemos comprender si

queremos evitar que nuestras herramientas se conviertan en nuestros amos.

6.1 Primer Efecto: La Pérdida de Proximidad

Con las Instituciones ya no tenemos tanta necesidad de conocer perfectamente a los otros
para actuar, ni necesitamos de su presencia para actualizar como funciona la sociedad. Al delegar
en las Instituciones una parte de la informacién acerca de como actuar, se pierde esa necesidad
de conocimiento mutuo y proximidad. Cada vez que creamos una Institucién, se diluye un poco la
necesidad de conocer mejor a las otras personas, pues las Instituciones son quienes nos enlazan.

La informacidn ahora es exterior y publica.

Y volvamos a lo que establecimos al principio: el conocimiento completo de otra persona
requiere tanto la inteligencia racional (datos objetivos, hechos verificables) como la inteligencia
emocional (empatia, comprensién de intenciones, lectura de matices). Las instituciones, por su
naturaleza, solo pueden codificar y transmitir el conocimiento racional. La dimension emocional,

empatica, relacional, se pierde en el proceso de institucionalizacién.

El distanciamiento entre las personas no ayuda a la hora de establecer vinculos de
confianza, pero a esta penalizacion se le suman unas particularidades de nuestra biologia que

agravan el problema del distanciamiento.

Una ya la comentamos anteriormente y es la reaccion de peligro al diferente. El
distanciamiento dificulta la comunicacién, con poca comunicacion se hace mas dificil obtener
suficiente informacion para entender las diferencias y, por lo tanto, se dificulta establecer vinculos
de confianza. La otra es la indiferencia ante las cosas que ocurren lejos. Estamos programados
para que nuestro cerebro reaccione de diferente manera si a la persona que le ocurre algo esta
cerca o lejos. Si esta cerca, nos preocupa; si esta lejos, la ignoramos. O, mas correctamente,
hemos de forzar otras estructuras de nuestro cerebro para conseguir el mismo grado de
implicacion emocional, aunque dificilmente podemos conseguir el mismo grado de vinculacion

empatica. Esto lo vemos cada dia en las noticias. Un asesinato en nuestro vecindario nos impacta



mas que 2 asesinatos en otra ciudad o que 10 asesinatos en otro pais. Wilson E.O.'*, citado por

Francisco Mora'*, lo explica tan bien que me limito a copiar su texto:

¢ Por qué actuamos con esta cortedad de miras, al no querer ver lo que ocurre lejos?
Segun Wilson, la razon es bastante simple: la gente obedece a cdédigos que son
fundamentalmente emocionales, dan significado a las relaciones humanas que se han
establecido en una convivencia con poblaciones muy pequenas de seres humanos; es
decir, en una relacibn cara a cara. La necesidad imperiosa de relaciones
interpersonales, su sentido de supervivencia, nace de eso: "yo te miro y tu me ayudas
porque luego te puedo ayudar yo a ti". Con esa cercania fisica, los codigos cerebrales
morales que se activan son cdédigos morales emocionales y de significado de
supervivencia profundos. Sin esa cercania fisica, los cdédigos cerebrales que se
activan son otros, mas cognitivos, mas frios, y por tanto, mas alejados de ese sentido

profundo inmediato de supervivencia.

Si a esto le sumamos el miedo a la diferencia la caida de empatia debido a la distancia
todavia se acentua mas. Nos impacta mas el dafo que sufre alguien de nuestro mismo contexto
socio-cultural y con caracteristicas fisicas parecidas que alguien de otro contexto, otra religion y

un fisico muy diferente.

Asi que el distanciamiento y las diferencias reducen mucho la capacidad de empatizar. Sin
empatia se complica el establecer vinculos de confianza y, por lo tanto, se dificulta el consolidar
un grupo o una sociedad. Las instituciones, al permitir que funcionemos sin conocernos
personalmente, pueden paraddjicamente debilitar los vinculos que hacen posible la cooperacién

profunda.

6.2 Segundo Efecto: La Despersonalizacion y la uniformizacion

El segundo efecto perjudicial del uso de las instituciones es la despersonalizacion de la
accion. En una sociedad con Micro-Instituciones, la actuacion siempre es proporcional a las
personas. Es el conocimiento del otro el que nos permite valorar qué hacer y el porqué actuar de

una determinada manera y, por lo tanto, la accion se adapta siempre a las personas. Cuando

2 Wilson, E.O. (1978), On Human Nature, Cambridge, MA: Harvard University Press, p. x

%8 Francisco Mora, Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro, Madrid: Alianza Editorial, 2007, p. 79



creamos una Institucion, la accion empieza a estandarizarse y homogeneizarse en su aplicacion,
pues la norma, uso o tradicidon es una estructura no viva que no puede percibir las diferencias o
circunstancias por ella misma. La institucion simplemente se ejecuta. Algunos miembros de la
institucion podran intentar afadir flexibilidad y proporcionalidad a la actuacion de las

instituciones, pero en general, jla ley es la ley!

Toda institucion es, en ultima instancia, un conjunto de normas disefiadas para regular el
comportamiento de las personas dentro de un grupo social. Su objetivo es ofrecer previsibilidad,
orden y estabilidad. Pero para que estas normas sean operativas y aplicables a gran escala,

deben simplificar la diversidad humana; deben reducir la complejidad'*.

En otras palabras, las instituciones necesitan que la sociedad sea legible, clasificable y
relativamente homogénea. Cuanto mas grande y uniforme sea el grupo que se rige por una
institucién, mayor sera el poder y la eficacia de ésta. Como en un campo cultivado: si cada
semilla requiere cuidados distintos, la tarea se vuelve inabarcable; pero si todo el campo esta

sembrado de trigo, la gestidn se simplifica, aunque se pierda biodiversidad.

Sin embargo, las personas somos esencialmente diferentes. En nuestras diferencias reside
la riqueza de la especie, el motor del cambio y del conocimiento. Sin diferencia no hay
comparacion, ni error, ni evolucién posible. Sin ella, el pensamiento se estanca y la sociedad se

marchita'®

Y aqui aparece una tension estructural: las instituciones tienden hacia la igualdad —por
eficiencia—, mientras que la vida humana florece en la diferencia. Pierre Bourdieu ya sefialé que
"la necesidad de distincidén esta profundamente enraizada en los seres humanos y se manifiesta

en culturas muy distintas”'*®.

Recordar a alguien es poder diferenciarlo del resto; el afecto se construye sobre la

44 Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale

University Press. (Sobre como los Estados simplifican la realidad social para hacerla legible y controlable).

5 Morin, E. (1990). Introduction & la pensée complexe. Seuil. (La diversidad y el error como motores del

conocimiento).

148 Bourdieu, P. (1979). La distinction: Critique sociale du jugement. Les Editions de Minuit. La Distincion : criterios y

bases sociales del gusto / Pierre Bourdieu ; traduccion de M? del Carmen Ruiz de Elvira



percepcion de la singularidad del otro. Cuando alguien nota nuestras particularidades y adapta su
comportamiento a ellas, nos sentimos comprendidos y valorados. En eso consiste la empatia: en
ajustar nuestro propio modo de actuar a la diferencia del otro, en resonar con su estado

emocional sin perder la propia identidad.

La empatia no es un lujo moral, sino el cemento invisible que mantiene unida a una
sociedad. Sin ella, la confianza se disuelve. Porque confiar en alguien no es solo creer en su
palabra, sino sentir que ese alguien nos ha “visto” realmente, que ha entendido lo que somos y lo
que necesitamos. Por eso las comunidades cohesionadas no se sostienen solo con normas o
contratos, sino con una red de gestos empaticos que transmiten reconocimiento mutuo: la mirada

que se detiene, la escucha atenta, el tono que se adapta.

Un ejemplo: cuando en peliculas o comics se quiere mostrar la falta de humanidad de un
robot o de una inteligencia artificial, se la representa incapaz de captar esas sutilezas y matices.
Lo que hace "no humano" a un robot no es su cuerpo metdlico, sino su ceguera ante las
diferencias significativas. HAL 9000 en 2001: Una odisea del espacio no comprende el miedo de
los astronautas; los replicantes de Blade Runner imitan emociones, pero sus reacciones delatan la
ausencia de empatia genuina; incluso en Her, donde la inteligencia artificial parece amar,

descubrimos que su amor carece de contexto: ama a todos del mismo modo.

Ser humano es reconocer la diferencia del otro y ajustar nuestra conducta a ella. Es
percibir que cada persona habita un mundo interior propio, irrepetible, y que nuestra forma de
acercarnos a ese mundo determina la calidad del vinculo que construimos. La empatia, en ultima
instancia, no es solo entender al otro: es la forma mas sofisticada de inteligencia social que

poseemos, la que nos permite transformar la coexistencia en convivencia.

Pero en el ambito publico, institucional o burocratico, el principio se invierte. Lo que
importa ya no es la diferencia, sino la igualdad. La igualdad ante la ley, ante el mercado, ante la
administracion. La diferencia se convierte en una excepcion a la norma. El trato deja de ser
personal y se vuelve procedimental. El funcionario, el trabajador o el ciudadano dejan de ser

personas concretas: pasan a ser roles institucionales.

Asi, por ejemplo, el John Doe de carne y hueso —con historia, gustos, afectos,

contradicciones— se transforma en:

John Doe DNI 35102102-J. 24 anos. Soltero. Estudiante. Caucasico. Clase media.



Esa necesidad de ser reconocidos como distintos podria incluso tener una base
biolégica, vinculada a nuestra conciencia de individualidad y pertenencia. La distincion no es solo

social: es neuroldgica, es identitaria.

El impulso de igualar es, pues, una dinamica histérica de todas las instituciones, una
estrategia de supervivencia organizativa. Pero cuando se lleva al exceso, cuando toda la gestion
social se apoya exclusivamente en la estandarizacion, el resultado es la pérdida de la persona en
favor del sistema. Y una sociedad sin personas —solo con roles— se vuelve incapaz de empatia,

de juicio y, finalmente, de sentido.

La homogeneizacion institucional produce seguridad, pero también alienacion. Cuanto
mas facil es gestionar una sociedad, menos humanos parecen sus miembros. Zygmunt Bauman
lo expresé con lucidez: “cuanto mas se expande el orden, mas amenaza la libertad del

individuo™'"’.

6.3 Tercer Efecto: La Jerarquizacion vy la Desigualdad Legitimada

El tercer gran efecto colateral de la creacion y consolidacion de las instituciones es la
asignacion de roles jerarquicos y, con ello, el cambio en la distribucion de los recursos dentro de

una sociedad.

Cuando las micro-instituciones —o instituciones naturales— se transforman en
instituciones orales formalizadas, también se transforma el modo en que se reparte el poder. La
palabra, que antes servia para coordinar o recordar, pasa a nombrar posiciones estables, a crear
figuras separadas del grupo: el rey, el juez, el sacerdote, el maestro, la princesa. En ese momento,
la comunidad ya no se relaciona con la persona, sino con el rol institucionalizado. El individuo
queda revestido de un titulo que lo conecta con la ley o la tradicion, y ese revestimiento simbdlico

se convierte en una fuente legitima de privilegios. Como escribié Pierre Bourdieu, el poder

47 Bauman, Z. (2000). Liquid Modernity. Polity Press.



simbdlico "no necesita ser reconocido para ser eficaz"'*® basta con que todos actien como si lo

fuera.

Esta transformacién produce un efecto fundamental: la desigualdad se vuelve legitima. El
rey tiene derecho a mas recursos porque representa al conjunto; el sacerdote, porque intercede
ante los dioses; el juez, porque encarna la justicia. Cada rol institucional, sostenido por la palabra
colectiva —el juramento, el canto, el titulo—, convierte la diferencia de funcién en diferencia de
valor. En términos de Max Weber, la autoridad deja de ser carismatica o espontanea y se

|149

convierte en autoridad tradicional o racional-legal’™, sostenida por reglas y precedentes que

trascienden al individuo.

Asi, la posicién institucional expresada y reconocida por el grupo justifica y legitima la
desigualdad material: quien encarna la institucion no solo tiene mas poder, sino también mas
acceso a los bienes, a la proteccidn y a la memoria colectiva. El individuo se transforma en
simbolo, y el simbolo se convierte en un mecanismo de orden social. En cierto modo, estas
figuras son "mas que una persona individual" —pues representan al conjunto— pero también
"menos libres", ya que su identidad queda absorbida por el rol'*°. Son Unicas, porque son el Rey

de todos, pero al mismo tiempo estan prisioneras del papel que la institucién les ha otorgado.

Hasta aqui hemos visto como de las micro-instituciones emanan las Instituciones y las
ventajas y riesgos que implica su utilizacion. En el siguiente apartado vamos a conocer las
Super-Instituciones y como crearon lo que podriamos titular La Primera Internet de la historia: un
sistema global de almacenaje del conocimiento humano y de gestion de sociedades de millones
de personas que transformaron completamente al ser humano. Y con esa transformacion, tanto
las posibilidades como los peligros se multiplicaron exponencialmente. Porque cuando las
instituciones ya no dependen de la memoria oral, cuando se graban en piedra, pergamino o papel,
adquieren una permanencia que las hace practicamente inmortales. Y lo que es inmortal puede
Sobrevivir a sus creadores, puede olvidar su propdsito original, puede comenzar a vivir una vida

propia...

8 Pierre Bourdieu, Langage et pouvoir symbolique, Paris: Fayard, 1982. Explica cémo el lenguaje, al

institucionalizar titulos y nombres, crea poder simbdlico y legitima jerarquias invisibles.

9 Max Weber, Economia y sociedad, 1922. Referencia clasica sobre los tipos de autoridad y como la
racionalizacion institucional reemplaza el vinculo personal.

%0 David Graeber y David Wengrow, The Dawn of Everything, Nueva York: Farrar, Straus and Giroux, 2021. Ofrece
ejemplos antropoldgicos de cdmo la desigualdad institucional emerge culturalmente, no como necesidad econémica.



Hemos visto cémo las micro-instituciones emergen organicamente de la interaccion
cotidiana entre personas —el saludo matutino, la cola ordenada, la cena familiar—, y cémo las
instituciones orales formalizan acuerdos colectivos mediante la palabra hablada y la memoria
compartida. Ambas formas institucionales, sin embargo, comparten una caracteristica
fundamental: siguen dependiendo completamente de la presencia humana. Alguien tiene que
estar fisicamente ahi para transmitir el conocimiento, recordar las normas, recitar las genealogias,

contar las historias fundacionales.

Las super-instituciones rompen esa dependencia de forma radical y revolucionaria. Por primera
vez en la historia evolutiva humana, la institucién se plasma en un soporte fisico —una piedra
grabada con leyes, una tablilla de arcilla con transacciones comerciales, un papiro con textos
sagrados, un pergamino con titulos de propiedad, y eventualmente un archivo digital— y se

vuelve potencialmente inmortal, independiente de cualquier cerebro o cuerpo particular.

Esta es quizas la transformacién mas profunda en la historia de la organizacion social humana: el

conocimiento institucional deja de morir con las personas.

El ejemplo arquetipico, y probablemente el mas revolucionario en sus consecuencias, es la
invencion de la escritura. Como sefald el antropdlogo Jack Goody en su obra fundamental, "la
escritura no es simplemente una tecnologia neutral de registro, sino un sistema cognitivo que

reestructura profundamente tanto el pensamiento individual como la organizacion social"'®'.

La invencidén del signo escrito permitioé algo completamente inédito en la evolucion humana: aislar
el pensamiento y convertirlo en un objeto externo, reproducible, transportable y manipulable.
Cuando el ser humano primitivo dibuja por primera vez un pictograma —una representacion visual
de un concepto—, esta materializando parte de su pensamiento fuera de su propia mente,

proyectandolo en un objeto tangible que existe independientemente de él'%2.

®1 Jack Goody (1986). The Logic of Writing and the Organization of Society. Cambridge University Press. Goody argumenta
que la escritura no es solo una tecnologia de registro, sino que transforma fundamentalmente la organizacion social y
cognitiva de las sociedades.

152 .228. C. S. Peirce, Colleeted Papers of Charles Sanders Peirce, Vol. 2 (Cambridge, Mass.: Harvard University Press,
1960), p. 228.



Desde ese instante fundacional, el conocimiento deja de depender del cuerpo, la memoria o
incluso la vida de una persona particular. Las ideas pueden ahora sobrevivir a quien las concibid.
El conocimiento se vuelve trans-generacional de una manera cualitativamente distinta a la

tradicion oral.

Con el tiempo, mediante un proceso gradual, pero inexorable, el pictograma se emancipa
progresivamente de aquello que representa directamente. Simbolo y significado se separan: el
signo escrito ya no necesita parecerse visualmente a lo que representa. Esta abstraccion abre la
puerta al pensamiento abstracto sistematico, a la légica formal, a la matematica, a la filosofia tal

como la conocemos.

Como documenté Eric Havelock en su estudio clasico sobre la Grecia antigua'®, el paso
historico de la oralidad a la escritura transformd radicalmente la conciencia humana: escribir no
solo preserva las palabras para el futuro, sino que permite pensar de manera cualitativamente
diferente en el presente. La palabra escrita ya no necesita de la voz que la pronuncie, del gesto

que la acomparie, ni del rostro conocido que la legitime con su autoridad personal.

A partir de este momento histdrico decisivo, las ideas pueden sobrevivir indefinidamente a sus
autores originales. Nace el documento como entidad auténoma, el contrato vinculante entre
ausentes, la ley impersonal que trasciende al legislador, la escritura sagrada que sobrevive a los
profetas... y con todos ellos, la institucion en su forma mas poderosa y duradera: una estructura
simbdlica que puede actuar, regular, castigar y perdurar sin depender en absoluto de ninguna

presencia humana especifica.
Ejemplos historicos de super-instituciones fundacionales

Si consideramos la historia a gran escala, las super-instituciones aparecen siempre como
respuestas funcionales a un mismo limite humano: la imposibilidad de mantener y gestionar
conocimiento estable, fiable y compartido a gran escala usando unicamente la memoria y la
interaccion interpersonal. La escritura fue la primera gran solucién a ese limite, pero no la unica.
Una vez abierta esa puerta, cada civilizacion generd nuevas super-instituciones destinadas a

amplificar, fijar y transmitir aspectos esenciales del conocimiento que los seres humanos, por si

%8 Havelock, Eric (1963). Preface to Plato. Harvard University Press.— Havelock examina la transicién de la oralidad
a la escritura en la Grecia antigua y como la alfabetizacion transformé la memoria colectiva y el poder cultural.



solos, no podian conservar. Podemos identificar numerosos ejemplos histéricos de

super-instituciones que transformaron radicalmente las sociedades que las adoptaron:

e EIl Cdodigo de Hammurabi (circa 1750 a.C.): Una de las primeras compilaciones escritas
de leyes, grabada en una estela de piedra de mas de dos metros. Las leyes ya no eran "lo
que recuerda el anciano sabio", sino lo que esta escrito en la piedra, literal y
metaféricamente. La justicia se vuelve reproducible, verificable, independiente de la
memoria humana.

e Los textos sagrados: La Tora judia, los Vedas hindues, el Canon Pali budista, la Biblia
cristiana, el Coran islamico. Estos textos no solo preservan doctrinas religiosas: crean
comunidades masivas de millones de personas que nunca se conoceran pero que
comparten un marco de significado comun. Benedict Anderson llamaria siglos después a
esto "comunidades imaginadas"'*“.

e Los registros catastrales y censos: Desde los registros de tierras del antiguo Egipto
hasta el Domesday Book normando (1086), estos documentos convirtieron la propiedad y
la poblacion en datos administrables. La tierra dejo de ser "donde vive mi familia desde
siempre" para ser "la parcela 247 del distrito 12".

e Las bibliotecas imperiales: La Biblioteca de Alejandria, las bibliotecas de Ninive o las
bibliotecas imperiales chinas no eran simples depdsitos de libros: eran infraestructuras de
poder que permitian a los imperios acumular, procesar y monopolizar el conocimiento a
una escala imposible para individuos o comunidades locales.

e Las universidades medievales: Bologna (1088), Paris (1150), Oxford (1167). Estas
instituciones estandarizaron el conocimiento mediante curriculos escritos, textos
canonicos y titulos formales. El conocimiento dejo de ser "lo que sabe el maestro" para ser
"lo que dice el texto autorizado".

e EIl Método cientifico: la super-institucion que regula qué puede considerarse verdad. Con
Bacon, Galileo y, mas tarde, Popper, nace el primer sistema que define como debe
producirse el conocimiento verdadero. El método cientifico es, literalmente, un sistema
normativo sobre la verdad. Una especie de constitucion epistemoldgica que ha
reorganizado las sociedades modernas.

e El algebra simbdlica moderna: Con René Descartes (La Géométrie, 1637) y otros

matematicos de su época, las ecuaciones dejaron de escribirse como descripciones

% Anderson, B. (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. Verso.



narrativas ("la cantidad desconocida multiplicada por si misma...") para expresarse
mediante simbolos: x?, y, a + b = c. Este salto no fue meramente técnico: transformo el
pensamiento matematico mismo. La notacion simbdlica permitio ver patrones invisibles en
el lenguaje natural, operar con abstracciones de forma sistematica y separar
definitivamente la estructura I6gica del contenido semantico. El dlgebra simbdlica no solo
facilito los calculos: creé una nueva forma de pensar sobre las relaciones, inaugurando la
matematica moderna y, con ella, la fisica matematica, la ingenieria y la revolucion
cientifica. Se cred un sistema universal, reproducible y transferible, accesible a cualquier
persona entrenada en la notacion, y no dependiente de la memoria, la intuicion o el
contexto narrativo.

e Los Derechos Humanos: la super-instituciéon que fija la dignidad humana como norma
escrita. Una infraestructura escrita que garantiza continuidad, estandarizacion y validez
universal de los derechos de las personas independientemente de su raza, origen, genero
o religion.

e Los sistemas legales codificados: El Derecho Romano, codificado finalmente en el
Corpus Juris Civilis de Justiniano (siglo VI), cred un sistema juridico que sobreviviria al
propio Imperio Romano y conformaria la base del derecho en gran parte de Europa y
América Latina. La ley escrita sobrevive a los legisladores, a los emperadores, incluso a los
imperios.

e Los sistemas monetarios y bancarios: Las monedas acuiadas con sellos imperiales, las
mesas de cambio, los primeros bancos medievales, las letras de cambio. Estos sistemas
convirtieron el valor econémico en algo abstracto, transportable y reproducible mediante
simbolos escritos en lugar de objetos fisicos.

e Los mapas y atlas: Aunque a primera vista pueda sorprender, un mapa es también una
institucidn pues no deja de ser un acuerdo entre las personas para organizar, delimitar e
imputar el espacio. Desde los mapas de Ptolomeo hasta los portulanos medievales, estos
documentos transformaron el espacio vivido en espacio representado, haciendo el mundo
navegable, predecible, administrable. Como sefialé James C. Scott, "ver como un Estado"
significa precisamente esto: convertir la complejidad vivida en representaciones

simplificadas manejables’®.

%5 Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale
University Press.



Todas estas super-instituciones comparten caracteristicas comunes: trascienden a sus
creadores, no requieren presencia humana constante para funcionar, pueden reproducirse
mediante copias, crean jerarquias de interpretacion y administracion, y transforman
profundamente las relaciones de poder en las sociedades que las adoptan; cambian la sociedad y
las personas. Cada super-institucion amplia un aspecto de la mente racional humana... pero al
mismo tiempo lo reemplaza. Amplian la memoria, la coordinacion, la justicia, la previsién, la
verificacion... Pero también crean un espacio social cada vez mas mediado por abstracciones,

simbolos y reglas que pocas personas pueden dominar por completo.

7.1 El fin del contacto presencial obligatorio

En las sociedades orales tradicionales, la distancia social y emocional entre las personas tenia un
limite natural e inevitable. Para conocer las normas del grupo, las tradiciones de los ancestros o
las decisiones de los ancianos, era absolutamente necesario reunirse fisicamente, escucharse
directamente, debatir cara a cara. La voz humana viajando por el aire era el unico hilo que
mantenia unida a la comunidad. El conocimiento era vivo, dinamico, contextual, y se actualizaba

constantemente en cada encuentro.

Con la escritura y las super-instituciones que genera, este equilibrio milenario se rompe
radicalmente. El conocimiento deja de ser una experiencia colectiva vivida y temporal, y se

convierte en un objeto fijo, estable y transportable.

La palabra escrita sustituye sistematicamente la reunion comunitaria por el archivo
burocratico, la memoria viva por el documento muerto, el maestro presente por el texto ausente.
Del conocimiento subijetivo, vivo, dinamico y contextual que posee una persona concreta en un
entorno de instituciones orales, pasamos a un conocimiento estatico, objetivado, grabado en
algun soporte fisico, que puede ser transportado a través de continentes y siglos sin las

variaciones, reinterpretaciones y adaptaciones inherentes a la transmision oral'®.

Esta transicion convirtié la sabiduria vivida en conocimiento objetivado, y la memoria
activa en almacenamiento pasivo'’. El contacto directo entre personas deja de ser estrictamente
necesario para la transmision cultural; ahora basta con un escriba que copie o un lector que

descifre.

%6 Havelock, E. (1963). Preface to Plato. Harvard University Press.
%7 Ong, W. (1982). Orality and Literacy: The Technologizing of the Word. Methuen, pp. 78-116.



Las consecuencias sociales y politicas de esta transformacion son enormes y en gran medida
irreversibles. En una cultura oral, las diferencias de poder, riqueza o estatus no podian alejarse
demasiado del promedio del grupo sin generar conflictos insostenibles: la interaccion constante y
cara a cara mantenia activos los mecanismos de reciprocidad y empatia. Todo el mundo veia las

consecuencias de las decisiones del lider.

Pero una vez institucionalizado el conocimiento en soportes fisicos externos, las instituciones
pueden existir, crecer y ejercer poder sin contacto humano directo. Pueden expandirse a
territorios lejanos, imponer normas a poblaciones que nunca veran a quienes las disefaron,

castigar infracciones sin tener que mirar a los ojos a las personas a las que afectan.

En este punto histdrico crucial, la relacidén de poder se invierte completamente: ya no son las
personas quienes dan sentido, propdsito y legitimidad a las instituciones mediante su
participacion activa, sino que son las instituciones las que dan sentido, identidad y valor a las

personas mediante los roles que les asignan.

7.2 Pirdmides de poder: la I6gica autorreferencial institucional

En las super-instituciones, ocurre algo paraddjico y profundamente importante: el prestigio de una
persona deriva fundamentalmente del cargo que ocupa dentro de la jerarquia institucional, no de

sus cualidades personales, su sabiduria, su valentia o su generosidad.

Ya no se necesitan héroes carismaticos, sabios venerados o lideres excepcionales para justificar y
legitimar una institucion: la institucion se justifica a si misma por su funcién dentro del entramado
de otras instituciones. La sociedad adopta inevitablemente una forma piramidal de capas

jerarquicas'®®.

Un ejemplo clasico ilustra esta logica perfectamente: el mayordomo del rey medieval es
importante y poderoso no por sus méritos personales, sino porque representa al rey. El rey, a su
vez, no gobierna por su fuerza personal o sabiduria individual, sino porque encarna la institucion
de la monarquia. Y la monarquia tiene valor y legitimidad no por las virtudes del monarca
particular, sino porque representa al Estado —en este caso, un Estado premoderno o medieval
donde las instituciones escritas (leyes codificadas, titulos nobiliarios, registros de propiedad) ya

se habian independizado completamente de las personas concretas.

%8 Max Weber (1922). Economia y Sociedad. Weber analiza como la dominacion legal-racional, basada en instituciones
escritas y burocracias, genera estructuras jerarquicas piramidales caracteristicas de los estados modernos.



Cada nivel se legitima exclusivamente por su posicion en la piramide institucional. Es un sistema
autorreferencial donde las instituciones se justifican unas a otras sin necesitar referencia ultima a

valores humanos.

Cuantas mas capas burocraticas se afiaden a la piramide, mas estable y duradera parece la
estructura —es mas dificil que colapse—, pero también mas costosa econdémicamente y mas
distante emocionalmente se vuelve respecto a las personas reales que supuestamente sirve. Las
super-instituciones son como organismos vivos que crecen alimentandose de recursos humanos
y materiales, y a medida que lo hacen, se hacen progresivamente mas dificiles de controlar,

reformar o desmantelar.

En este punto histérico, la asignacién de recursos en la sociedad deja de dirigirse principalmente
a las personas concretas y se canaliza hacia las instituciones abstractas: el ejército permanente,
la Iglesia universal, el reino territorial, los gremios profesionales, las universidades, las
asociaciones, los sindicatos, los hospitales, los ministerios. Son ellas quienes deciden
internamente como distribuir los recursos, generando lo que James C. Scott llamé una "opacidad

%9 Y donde hay opacidad sistematica,

estructural" que hace imposible rastrear los flujos reales
aparece inevitablemente el riesgo de la depredacién institucional: cada nivel burocratico tiende a
justificar su propia existencia consumiendo mas recursos de los estrictamente necesarios,
creando mas procedimientos, mas controles, mas capas de supervision. La burocracia se

reproduce a si misma.

Como sefnalé magistralmente Max Weber, la burocracia moderna basada en documentos escritos
y procedimientos formales es extraordinariamente eficiente para tareas especificas, pero también
tiende inexorablemente a expandirse y perpetuarse incluso cuando ya no cumple sus funciones

originales'®.

7.3 El mundo como escritura: la metafora del control

Hay ademas un cambio conceptual profundo que modifica los fundamentos mismos de como

pensamos Yy validamos lo que consideramos verdadero. Una vez que una sociedad acepta

1% James C. Scott (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale
University Press. Scott documenta como las instituciones estatales modernas hacen opaco y dificil de rastrear el flujo de
recursos mediante capas burocraticas.

160 Weber, M. (1922). Economia y Sociedad. Fondo de Cultura Econémica.



colectivamente que un texto —una creacién claramente humana, marcas de tinta sobre
pergamino— puede contener una verdad objetiva que trasciende a su autor, se abre una
posibilidad intelectual completamente nueva: la posibilidad de interpretar el mundo natural entero
como si fuera un texto legible.

Este giro no es menor. Supone un desplazamiento silencioso pero decisivo: la verdad deja de
residir primariamente en la relacion vivida y pasa a residir en la inscripcion. El sentido ya no
se garantiza por la presencia, la memoria compartida o la autoridad del testigo, sino por la
estabilidad del signo escrito. En este contexto, pensar deja de ser, ante todo, un acto de conexion
entre elementos dentro de una red relacional, para convertirse progresivamente en un acto de

identificacion, delimitacion y fijacion de significados.

El filosofo aleman Hans Blumenberg llamo a este fenémeno "la legibilidad del mundo"'®': |

a
metafora epistemoldgica'® que sostiene que la realidad puede descifrarse exactamente como si
fuera un libro escrito por Dios (en la version teoldgica) o por las leyes naturales (en la version
cientifica). El "Libro de la Naturaleza" se convierte en una metafora fundamental del pensamiento
occidental. El “Libro de la Naturaleza” se convierte asi en una imagen fundacional del
pensamiento occidental. Si el mundo puede leerse, entonces también puede organizarse,

clasificarse, medirse, compararse, predecirse y, en Ultima instancia, gobernarse.

Esta metéfora ha guiado el desarrollo del pensamiento cientifico occidental desde el
Renacimiento hasta la ciencia moderna, pero sus raices son anteriores. Ya entre los siglos Xl y Xl
se produce una transformacién decisiva: el pensamiento comienza a dejar de operar
principalmente como un conjunto de actos relacionales —orientados a situar cada cosa dentro
de una red de vinculos, precedentes y jerarquias— para transformarse en un conjunto de actos
establecedores de identidades'®. Pensar pasa a significar definir qué es cada cosa “en si
misma”, qué limites la separan de las demas, a qué categoria pertenece y bajo qué reglas debe

ser tratada.

La escritura no es aqui un simple instrumento técnico, sino un dispositivo cognitivo que empuja

a este cambio. Escribir exige estabilizar lo que se nombra, convertir lo fluido en algo discreto,

8" Hans Blumenberg (1981). The Legibility of the World. Cornell University Press (edicion inglesa 1993). Blumenberg explora
como la metéafora del "mundo como libro" o "libro de la naturaleza" surge con las culturas escritas y transforma la
epistemologia occidental.

162 Epistemologia: la forma en que entendemos y organizamos el conocimiento

103 p.242-247-250 Comprender la Edad Media. Harald Kleinschmidt. La transformacion de ideas y actitudes en el
mundo medieval. Ediciones Akal. Madrid 2009



transportable y comparable. Alli donde la oralidad privilegiaba la continuidad, la analogia y el
contexto, la escritura favorece la distincion, la clasificacion y la abstraccion. El mundo, leido como
texto, deja de ser un entramado de relaciones vivas para convertirse en un sistema de signos que

pueden ser ordenados desde fuera.

En este nuevo marco intelectual, las super-instituciones se convierten en maquinas
especializadas de interpretacion del mundo: dispositivos encargados de producir significado
autorizado y de imponer orden. El derecho codificado, la contabilidad de doble entrada, la liturgia
escrita, la ciencia experimental con protocolos formales o la administracion imperial con sus
censos y catastros son herederos directos de esta Iégica epistemoldgica. Todas ellas comparten
un mismo impulso: registrarlo todo, medirlo todo, fijarlo todo por escrito, de modo que lo

humano encaje en sistemas de significado previamente definidos.

La escritura no solo nos permite representar el conocimiento de manera externa, sino que
redefine radicalmente lo que entendemos por "conocer" en primer lugar. La autoridad del texto
escrito sustituye progresivamente a la autoridad de la experiencia vivida. El conocimiento pasa de

164

ser algo vivido, contextual y relacional a ser algo verificado, fijo y reproducible™*. Con ello, el

mundo se vuelve mas legible... y también mas gobernable.

7.4 Cuando cambia la institucidon, cambia la persona

Uno de los principios mas decisivos en el estudio de las instituciones es este: cada nueva forma
institucional no solo reorganiza el mundo exterior, sino que reconfigura también el mundo interior
de las personas que viven en él. Las instituciones moldean la Cultura Exterior, pero, al hacerlo,
remodelan silenciosamente la Cultura Interior: aquello que pensamos, sentimos, valoramos o

consideramos posible.

Desde una perspectiva socioldgica, una institucion no es simplemente una ley o un reglamento,
sino una arquitectura de relaciones. Establece quién debe confiar en quién, qué comportamientos

son legitimos, como se resuelven los conflictos y qué expectativas rigen la vida cotidiana. Las

'8 Qlson, David R. (1994). The World on Paper: The Conceptual and Cognitive Implications of Writing and Reading.
Cambridge University Press. Olson detalla como la escritura cambia la forma en que pensamos y legitimamos el
conocimiento, consolidando las super-instituciones.



instituciones organizan el campo de juego social y, con ello, las identidades que pueden florecer

dentro de él.

Cuando las instituciones se transforman cambia también la forma de pensar y de percibirse a uno
mismo. El desplazamiento del pensamiento relacional hacia el pensamiento identificador no es
solo un fendmeno intelectual abstracto: tiene consecuencias directas sobre la manera en que las

personas se vinculan, confian y se reconocen mutuamente.

Un ejemplo contemporaneo de especial claridad proviene del trabajo del economista Matthew O.
Jackson. En su estudio de 75 pueblos de la India, Jackson observd qué ocurria con las redes
sociales cuando la banca formal entraba por primera vez en una comunidad. El patron era
sorprendentemente consistente: la banca, aun impulsando el desarrollo econémico, erosionaba

parte del entramado relacional que habia mantenido unidas a las aldeas durante generaciones'®.

En aquellas comunidades, antes de la llegada del banco, el crédito circulaba a través de una red
de obligaciones personales: quien pedia dinero, quien lo prestaba y los vecinos que actuaban
como testigos. Estas instituciones orales y micro-instituciones no solo permitian resolver
necesidades econdmicas; también tejian la cohesidon comunitaria. La confianza residia en los
rostros conocidos, en las historias compartidas, en la reputacion cuidadosamente acumulada en

el tiempo.

La entrada de la banca —una super-institucién basada en normas escritas, procedimientos y
métricas impersonales— introdujo un mecanismo mas eficiente, pero a costa de reducir la
necesidad de apoyarse unos en otros. La confianza dejé de ser un vinculo interpersonal para
convertirse en un requisito institucional. Donde antes la estabilidad nacia de la densidad de las
relaciones humanas, ahora nacia de un contrato firmado. El pensamiento relacional cedia terreno
ante el pensamiento identificador: ya no importa quién eres en la red, sino qué categoria ocupas

en el sistema.

No es un caso aislado. Socidlogos como Robert Putnam observaron un fenémeno similar en
Estados Unidos: la transicidn del comercio local a super instituciones mas elaboradas como
pueden ser los grandes supermercados contribuyé a reducir o que él llamé capital social, es

decir, el stock de confianza y reciprocidad que antes conectaba a los vecinos'®. También en

"®Matthew O. Jackson, declaraciones recogidas en la entrevista de Lluis Amiguet, “Si estés hiperconectado es maés facil ser
un radical”, La Contra, La Vanguardia. El caso de los 75 pueblos indios proviene de esta entrevista, aunque Jackson trata
fendmenos similares en The Human Network (Pantheon, 2019).

166 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community, Simon & Schuster, 2000.



Japon, durante el auge econémico de los 70 y 80, la transicion de redes de reciprocidad vecinal
hacia sistemas laborales profundamente burocratizados transformé la identidad colectiva y los

modos de pertenencia'®’.

En todos estos ejemplos, el patrén se repite: cuando cambia la institucién, cambia la forma de
estar juntos; y cuando cambia la forma de estar juntos, cambia también la forma de ser alguien.
Las instituciones no solo organizan la sociedad: producen personas. Y comprender este vinculo
es esencial para entender tanto los beneficios como los costes humanos de las

super-instituciones que gobiernan el mundo contemporaneo.

Sin embargo, este desplazamiento —desde instituciones orales basadas en la presencia y la
memoria compartida hacia super-instituciones fundadas en la escritura, la objetivacion y el
registro fisico— no debe entenderse como un reemplazo subito ni lineal. No se trata de un “antes”
y un “después” claramente delimitados, sino de un proceso lento, desigual y profundamente

hibrido.

Las instituciones orales no desaparecen cuando emergen las super-instituciones. Persisten, se
adaptan, se infiltran en las nuevas formas y, durante largos periodos, conviven con ellas en una
tensidn constante. La escritura se expande, pero la voz sigue siendo necesaria; el registro se
multiplica, pero la autoridad personal no se extingue; el texto fija normas, pero la interpretacion
continuda dependiendo de cuerpos presentes, de gestos, de reputaciones y de contextos

compartidos.

Este solapamiento genera sociedades de transicion: mundos en los que coexisten distintos
regimenes de legitimidad, distintas formas de pensar y distintas maneras de ser persona. En
estos contextos, una misma accioén puede evaluarse simultaneamente segun criterios orales y
escritos, relacionales y formales, tradicionales y emergentes. El pensamiento, del mismo modo,
oscila entre conectar relaciones y fijar identidades, sin terminar de asentarse plenamente en

ninguno de los dos polos.

Comprender este caracter transicional es crucial para no caer en una visidn excesivamente
mecanicista del cambio institucional. Las super-instituciones no “imponen” inmediatamente un

nuevo tipo de persona; lo que hacen es desencadenar un proceso de reajuste prolongado, en

167 Ezra Vogel, Japan as Number One: Lessons for America, Harvard University Press, 1979.



el que viejas formas de vida resisten, se reinterpretan y, a veces, se integran parcialmente en el

nuevo orden.

7.5 La velocidad del cambio; sociedad de transicion

Durante largos periodos histéricos, modelos arcaicos y modelos emergentes conviven, se solapan

y se tensan mutuamente.

Estas épocas de transicion se produjeron en Grecia y en la mayoria de las sociedades que
empezaron a desarrollar super-instituciones, pero pocas transiciones ilustran mejor esta lentitud
en el cambio estructural que el paso, en la Europa bajomedieval, de una sociedad organizada
principalmente en torno a instituciones orales a otra progresivamente dominada por
super-instituciones escritas. En la Europa medieval, durante siglos, la escritura se expandio sin

conseguir desplazar del todo la Iégica de la voz, de la memoria viva y de la autoridad personal.

La literatura medieval ofrece innumerables indicios de esta convivencia. Los prélogos de muchos
textos remiten explicitamente a fuentes orales; las rubricas anticipan en voz escrita lo que sera
narrado después; la estructura misma de los relatos revela una cultura que escribe, pero no
renuncia a la conversacion. Se trata de una literatura que no ignora la voz, sino que la preserva
deliberadamente en el texto. Como sefiala Harald Kleinschmidt, estamos ante una cultura escrita

que todavia no quiere —ni puede— prescindir de la oralidad.

Este predominio cultural de la oralidad queda reflejado de forma casi anecdética —pero
profundamente reveladora— en un pasaje de las Confesiones de san Agustin. Al describir a san
Ambrosio, Agustin se muestra sorprendido por una practica que hoy consideramos trivial: la

lectura silenciosa. Escribe:

“Cuando leia, hacialo pasando la vista por encima de las paginas, penetrando su alma
en el sentido sin decir palabra ni mover la lengua. Muchas veces, estando yo

presente, le vi leer calladamente, y nunca de otro modo.”"®®

El asombro de Agustin indica hasta qué punto la lectura seguia siendo concebida como un acto

oral y publico. Leer en silencio no era todavia una practica normalizada, sino una excepcion que

18 San Agustin, Confesiones, libro VI, cap. 3



desconcertaba incluso a un pensador de su talla. La escritura existia, pero su apropiacién

cognitiva y social seguia anclada en esquemas orales.

Esta persistencia se observa también en la apelacion constante a la auctoritas: el autor rara vez se
presenta como origen del relato, sino como transmisor de algo ya dicho anteriormente. La
legitimidad no procede de la originalidad, sino de la continuidad. Incluso cuando los escribientes
profesionales prosificaron, caligrafiaron y adaptaron las antiguas canciones de gesta, estos textos
seguian leyéndose en voz alta, en publico o en pequefos grupos, y no como objetos silenciosos

destinados a la lectura privada.

Hasta bien entrado el siglo XlI, era habitual leer las cartas en voz alta, recreando el tono, la
intencion y la presencia del emisor ausente. La escritura no sustituia a la voz: la prolongaba. Mas
aun, durante la Alta Edad Media existieron redes de comunicacién a distancia que seguian siendo
esencialmente orales, mediante el envio de representantes personales encargados de “portar
palabras”. Este flujo fue tan importante que llegé a institucionalizarse: algunos monasterios
estaban obligados a acoger a estos mensajeros, los llamados portadores de palabras, como

recoge el privilegio otorgado en 848 por el rey Berthwulf de Mercia al monasterio de Bredon.'®®

Incluso en los niveles mas altos del poder politico, la oralidad seguia siendo central. Los reyes
debian memorizar sus genealogias, no solo conocerlas por escrito. La legitimidad del linaje se
sostenia tanto en la memoria viva como en el documento. El caso del emperador Maximiliano | es
revelador: pese al uso intensivo de genealogias escritas y propaganda historiografica, seguia
confiando en la fuerza institucional de la tradicidén oral y en la creencia de que una genealogia
larga —aunque en parte inventada— garantizaba estabilidad politica. La memoria, mas que el

documento, seguia siendo el fundamento simbdlico del poder.

Este equilibrio comenzd a romperse lentamente cuando algunas instituciones decidieron intervenir
directamente sobre los mecanismos de transmision cultural. La Iglesia, por ejemplo, vio pronto
que la transformacién institucional requeria una transformacién generacional. Durante los siglos
de la conversiodn al cristianismo, la Iglesia comprendid que los ancianos eran depositarios de
tradiciones orales resistentes al cambio y dirigié sus esfuerzos hacia los jévenes. A estos se les
ofrecié una forma alternativa de aprendizaje: la lectura y la escritura. Ingresar en instituciones

escolasticas implicaba, de facto, abandonar la transmision oral familiar en favor de una

189 p.258 Harald Kleinschmidt. La transformacion de ideas y actitudes en el mundo medieval Ediciones Akal. Madrid
2009



instruccion regulada por reglas, textos y autoridades escritas.

Como consecuencia, a partir de los siglos Xl y XII, los grupos familiares europeos comenzaron a
perder su papel central como transmisores autorizados de la tradicion. Las familias extensas se
redujeron progresivamente a nucleos mas pequenos, y el contrato generacional dejoé de estar
anclado en un orden cosmolégico heredado para pasar a ser regulado por instituciones
disefiadas por los propios seres humanos. La transicién no fue brusca, pero fue profunda: la

autoridad paso6 de la memoria compartida a la norma escrita.

Este proceso ilustra con claridad por qué los cambios institucionales no transforman de inmediato
a las personas. Durante generaciones, los individuos siguieron viviendo emocional y
simbodlicamente en un mundo oral, incluso cuando ya estaban sometidos a instituciones escritas.
Las super-instituciones avanzaron primero sobre la organizacién formal de la sociedad; solo

mucho después comenzaron a reconfigurar de manera sistematica la Cultura Interior.

Tal como ha mostrado David R. Olson'’®, la escritura no solo cambio los soportes del
conocimiento, sino también los criterios de legitimidad, la forma de razonar y la manera de
concebir la verdad. Pero estos cambios cognitivos requieren tiempo: no se imponen por decreto.
Durante siglos, Europa fue un espacio hibrido donde convivieron instituciones orales, escrituras

ritualizadas y super-instituciones emergentes.

Este patrdn se repite en otros contextos histéricos y contemporaneos. La introduccién de
super-instituciones suele erosionar lentamente los vinculos tradicionales antes de generar nuevas
formas de cohesidn. El resultado no es una sustitucién inmediata, sino una larga zona de friccion,
donde viejas y nuevas maneras de ser persona coexisten, a menudo en tensién. Como sugiere
Fernand Braudel en su nocién de longue durée, las estructuras profundas de las mentalidades
cambian a un ritmo mucho mas lento que las instituciones formales, lo que explica por qué las
transformaciones institucionales conviven durante largos periodos con formas anteriores de

entender el mundo y de ser persona.’”

Por eso, cuando cambia una institucion, la persona cambia, pero no al mismo ritmo. Durante
mucho tiempo, las personas habitan instituciones que todavia no han interiorizado por completo.

Viven entre relatos antiguos y reglas nuevas, entre memorias heredadas y normas emergentes. Y

0 David R. Olson, The World on Paper: The Conceptual and Cognitive Implications of Writing and Reading,

Cambridge University Press, 1994.
M Fernand Braudel, "Histoire et Sciences sociales: La longue durée", Annales. Histoire, Sciences Sociales, vol. 13,
num. 4, 1958, pp. 725-753.



€s precisamente en ese espacio intermedio —inestable, ambiguo, fértil— donde se decide el

verdadero alcance de toda transformacion institucional.

7.6 Instituciones escritas y el nacimiento del individuo

La aparicion historica de las super-instituciones —los sistemas legales escritos, los archivos
administrativos, los cédigos religiosos, las burocracias estatales— supuso un giro sin

precedentes. Lenta pero imparable transformé tanto la Cultura Exterior como la Cultura Interior.

Las personas empezaron a verse menos como miembros organicos de un grupo articulado por
relatos orales vivos, y mas como sujetos individuales inscritos en un orden escrito que existe
independientemente de ellas. La palabra del anciano, del chaman o del jefe dejé de ser la fuente
ultima de autoridad cuando la ley paso a residir en un texto estable, preservado en tablillas,

pergaminos o codices.

Esto alteré profundamente los vinculos humanos. La confianza dejé de depender del
conocimiento directo de la persona —su rostro, su historia, su reputacion— para apoyarse en
documentos, registros y certificaciones. La memoria, antes colectiva y negociada, se convirtio en

archivo institucional. El poder, antes ligado al relato compartido, paso al texto codificado.

Marshall McLuhan comento, “cada nuevo medio reconfigura el equilibrio de los sentidos humanos
y, con él, el modo fundamental de ser del hombre en el mundo”. Las super instituciones no solo
extendieron nuestra memoria; alteraron la arquitectura misma de la subjetividad. Muchos
historiadores situan este cambio como el origen de la subjetividad moderna: la idea de un

individuo autbnomo, responsable y singular.

7.7 La primera Internet de la historia

Si damos un paso atras y miramos con perspectiva histérica, podemos reconocer algo
extraordinario: gracias a las super-instituciones, la humanidad logré una hazafia completamente
sin precedentes en la historia evolutiva: gestionar y coordinar sociedades de millones de personas

que nunca se conoceran personalmente entre si.

Las super-instituciones crearon efectivamente la primera red global de informacién de la historia

humana: una proto-World Wide Web analdgica hecha de arcilla, papiro, pergamino y papel en



lugar de cables y servidores. Las tablillas cuneiformes sumerias, los decretos imperiales romanos
grabados en piedra y distribuidos por el imperio, las inmensas bibliotecas alejandrinas, los textos
sagrados copiados por monjes durante siglos, los registros notariales medievales, las cronicas
imperiales chinas: todos estos elementos formaban una red mundial de conocimiento compartido
que conectaba mentes y sociedades separadas por miles de kildbmetros y que nunca se

conocerian cara a cara.

Las grandes monarquias territoriales, las iglesias universales como el catolicismo o el islam, los
imperios burocraticos como Roma o China, las 6rdenes religiosas transnacionales como los
benedictinos o los jesuitas: todos son ejemplos de super-instituciones que empezaron a organizar
y coordinar comunidades masivas basandose fundamentalmente en documentos escritos,

normas codificadas y jerarquias formalizadas en lugar de relaciones personales.

Era una Internet analdgica, lenta, pero extraordinariamente poderosa, capaz de coordinar imperios
transcontinentales, religiones universales y culturas enteras durante siglos. Por primera vez en la
historia humana, los significados podian viajar mucho mas lejos y durar mucho mas tiempo que

las personas que los crearon.

Con ella, la humanidad aprendié a pensar en red: a delegar sistematicamente la memoria en
soportes externos en lugar de entrenar la memoria humana, a confiar en la informacion escrita
mas que en el testimonio oral, a vincularse mediante simbolos abstractos compartidos y no solo

mediante afectos personales directos.

Pero también, exactamente como ocurre hoy con la red digital, esta primera Internet institucional
nos alejo progresivamente del contacto humano directo y nos ensefié a confiar mas en los
sistemas impersonales que en las personas concretas. La confianza —antiguamente un vinculo
emocional que se construia mediante interaccién repetida— se convirtié gradualmente en una

garantia contractual respaldada por instituciones.

Las super-instituciones fueron el primer Internet institucional de la historia humana: un entramado
global de significados, leyes, textos y procedimientos que permitid la primera globalizacion real
del pensamiento, el comercio y el poder... pero al precio inevitable de empezar a desconectarnos

emocionalmente los unos de los otros.



7.8 El precio de la escala: ganar complejidad. perder humanidad

En una sociedad dominada por super-instituciones, ocurre una transformacion fundamental en la
naturaleza de la confianza social. Ya no confiamos tanto en las personas como en los sistemas.
No confio en que mi vecino sea honesto porque lo conozco desde hace afos; confio en que el
sistema legal lo castigara si no lo es. No confio en el carnicero por su reputacion personal; confio

en que las regulaciones sanitarias garantizan que su comida es segura.

La confianza deja de ser un vinculo emocional construido mediante interaccion repetida y
conocimiento mutuo, y se convierte en una garantia contractual respaldada por instituciones
abstractas. Es mas eficiente, mas escalable, mas predecible. Pero es también infinitamente mas

fria.

Hemos ganado escala y complejidad, pero hemos perdido humanidad y calidez. Podemos
coordinar millones de personas, pero ya ho conocemos a nuestros vecinos. Podemos comerciar

con personas al otro lado del planeta, pero ya no miramos a los ojos a quien nos vende el pan.

Y cuando las super-instituciones se multiplican hasta el punto de necesitar coordinacién entre
ellas mismas, cuando los sistemas se vuelven tan complejos que ninguna persona individual
puede comprenderlos, aparece inexorablemente el Ultimo y mas abstracto escalon de la
complejidad institucional: las meta-instituciones, aquellas super-estructuras que gobiernan a las

instituciones mismas.



Hemos visto cdmo las micro-instituciones coordinan personas mediante rutinas y roles. Como las
instituciones orales articulan grupos mediante la palabra compartida y la memoria colectiva. Y
como las super-instituciones logran mantener unidas a sociedades enteras mediante soportes
fisicos que trascienden el tiempo y el espacio. Pero cuando las super-instituciones proliferan y se
entrelazan en redes cada vez mas densas, surge un problema inevitable de escala y gobernanza
que ninguna de ellas puede resolver por si sola: ¢quién coordina a las instituciones? ;Quién las

regula, las evalua, las legitima o las controla?

La respuesta es tan simple como profundamente inquietante: otras instituciones aun mas

abstractas. Las llamamos meta-instituciones.

Las instituciones permiten que la sociedad crezca en complejidad y escala, pero una sociedad en
expansion constante necesita cada vez mas instituciones para gestionar esa complejidad. Cada
nuevo nivel de complejidad social genera una nueva capa organizativa destinada a mantener la
coherencia del conjunto. Las instituciones crean problemas de coordinacién que solo pueden

resolverse mediante mas instituciones, que a su vez crean nuevos problemas de coordinacion.

Cuando este proceso se acelera —como sucede dramaticamente en las sociedades tecnoldgicas,
globalizadas e hiperconectadas—, las instituciones tradicionales se ven completamente
desbordadas, y aparecen estructuras aun mas amplias, abstractas y autorreferenciales. Asi, de la
misma manera que las instituciones surgieron para gestionar las relaciones entre personas, las

meta-instituciones emergen para gestionar las relaciones entre las instituciones'’.

Ejemplos contemporaneos de meta-instituciones son faciles de reconocer una vez sabemos

qué buscar:

2 David Held (1995). Democracy and the Global Order. Stanford University Press. Held analiza como la
globalizacion genera meta-instituciones que coordinan Estados-nacion y sistemas econdmicos a escala planetaria.



e El Estado-nacion moderno, que regula y coordina el vasto entramado de instituciones
publicas y privadas dentro de su territorio, arbitrando entre ellas y estableciendo las reglas
basicas de su coexistencia.

e Las constituciones y los tribunales supremos, que definen el marco juridico
fundamental dentro del cual todas las demas instituciones deben operar, interpretando y
actualizando ese marco mediante jurisprudencia.

e Las organizaciones internacionales como las Naciones Unidas (ONU), la Organizacion
Mundial del Comercio (OMC), el Fondo Monetario Internacional (FMI), el Banco Mundial o
la Unién Europea (UE), que establecen normas, tratados y mecanismos de coordinacién
entre Estados-nacidn, creando capas de gobernanza supranacional.

e Los mercados financieros globales y los acuerdos comerciales internacionales, que
actuan como meta-instituciones econdémicas regulando —y frecuentemente imponiendo—
las reglas del juego a gobiernos y corporaciones. Los mercados no son simplemente
lugares de intercambio: son sistemas normativos que premian y castigan comportamientos
institucionales.

e Las grandes corporaciones tecnoldgicas transnacionales, que cuando operan a escala
global definen estandares técnicos, protocolos de comunicacion y arquitecturas digitales
que otras instituciones —incluidos gobiernos— deben aceptar para poder funcionar.
Google, Amazon, Facebook y similares no son simplemente empresas: son infraestructuras
institucionales.

e Y todo el ecosistema de organizaciones de control de otras super-instituciones:
ministerios que gestionan las super-instituciones de una pais, federaciones deportivas
internacionales que gobiernan el deporte mundial, uniones sindicales que coordinan
trabajadores a través de fronteras, agrupaciones de asociaciones profesionales,
departamentos de gobierno, lobbies corporativos que influyen sistematicamente en
legislaciones, agencias de inteligencia que protegen a otras meta-instituciones, academias
de la lengua que regulan la comunicacioén formal, camaras de comercio que median entre
empresa y Estado, érganos regulatorios internacionales en campos tan diversos como la

aviacion, las telecomunicaciones o la salud publica.

La deslocalizacion y la globalizacion no elimina las instituciones nacionales: simplemente afiade

capas meta-institucionales que las coordinan, las limitan y las gobiernan desde niveles superiores



de abstraccién'’. El resultado es una jerarquia de jerarquias, un sistema de sistemas, una red tan

compleja que ya nadie —literalmente nadie— puede comprenderla en su totalidad.

8.1 El dilema del control: disenadas para ser incontrolables

Las meta-instituciones son creadas, al menos en teoria, con un propdsito loable: garantizar
la independencia, la estabilidad y la imparcialidad del sistema institucional'™. La logica es
impecable en apariencia: nadie quiere que una entidad que controla a otras instituciones termine
en manos de una persona o grupo particular capaz de utilizarla para fines privados o sectarios o

simplemente que funcione por impulsos sentimentales o caprichos personales.

En principio, este disefio pretende evitar la oligarquia institucionalizada —cuando el poder de
decision sobre un sistema entero se concentra en pocas manos personales—. Si un mercado, un
Estado, un sistema juridico o un ministerio, esta controlado directamente por una sola persona o
un pequeio grupo no institucionalizado, lo consideramos una tirania, una autocracia o una
oligarquia personalista. Y en general, al menos discursivamente, no es lo que las sociedades

modernas dicen querer.

Incluso en las grandes empresas u organizaciones privadas, se crean deliberadamente
mecanismos corporativos —juntas directivas, accionistas dispersos, socios, regulaciones
antimonopolio— para evitar o dificultar el control absoluto por parte de una sola persona o un
pequefio grupo no institucionalizado. La idea es que la despersonalizacién del poder lo hace mas

estable, predecible y, supuestamente, justo.

Pero aqui reside una paradoja que constituye el nucleo del problema: al dificultar radicalmente el
control humano directo para proteger estas instituciones del abuso personal, también se elimina
la ultima instancia ética capaz de garantizar que sus decisiones estén orientadas al bienestar de

las personas.

Una meta-institucion "perfectamente auténoma" es, por definicién, una institucién que no
responde ante nadie, sino Unicamente ante sus propias reglas internas o ante otras instituciones

de igual nivel de abstraccion. Sin personas reales que puedan intervenir significativamente en sus

78 Held, D. (1995). Ibid.
7 North, D. C. (1990). Institutions, Institutional Change and Economic Performance. Cambridge University Press.
Explica cémo la solidez institucional reduce el control individual y asegura estabilidad a largo plazo.



decisiones, no hay garantia alguna de que el objetivo operativo de la institucién sea —o siga

siendo— el bienestar humano'’®.

Como documenté magistralmente James C. Scott en su analisis de los grandes proyectos
de ingenieria social del Estado moderno, las instituciones disefiadas para ser "técnicamente
racionales" y ‘"cientificamente neutrales" frecuentemente ignoran, suprimen o destruyen el
conocimiento local, las necesidades humanas concretas y la sabiduria practica de las

comunidades que supuestamente sirven'’®.

Libres de control humano directo, las meta-instituciones responden uUnicamente a los intereses
abstractos de otras instituciones —la estabilidad del mercado, la coherencia del sistema legal, la
eficiencia administrativa, la reputacién del Estado, la competitividad econédmica— y no a las

necesidades concretas de personas especificas con sus historias, vinculos y vulnerabilidades'”’.

Desaparece asi completamente la ficcion —ya tenue en las super-instituciones— de una
actuacion "humana" guiada por valores éticos sustantivos. La meta-institucion no puede
pretender actuar "como actuaria una buena persona" porque esta estructuralmente demasiado

alejada de cualquier experiencia humana concreta.

Cuando el poder se disuelve en estructuras que no tienen rostro, nombre ni biografia, la
responsabilidad se diluye hasta practicamente desaparecer, y el dafio que pueden causar sus
decisiones se convierte en un "subproducto inevitable del sistema", en "dafno colateral" sin
responsables identificables. Nadie decidi6 que esto ocurriera; simplemente ocurrié como

resultado del funcionamiento normal del sistema.

Esta es precisamente la trampa que Hannah Arendt describié con precision quirdrgica al
analizar la burocracia totalitaria moderna: "El dominio de Nadie es, por su propia naturaleza, el

mas tiranico de todos, porque no deja a nadie a quien hacer responsable"'’®, La tirania personal al

75 James C. Scott (1998). Seeing Like a State. Yale University Press. Scott documenta cémo las instituciones estatales
modernas, disefiadas para ser "técnicamente racionales", frecuentemente ignoran el conocimiento local y las necesidades
humanas concretas

6 Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale
University Press.

7 Niklas Luhmann (1995). Social Systems. Stanford University Press. Luhmann desarrolla la teoria de sistemas
autopoiéticos donde las instituciones operan segun su propia logica interna, independientemente de las personas.

78 Arendt, Hannah. Los origenes del totalitarismo. Madrid: Taurus, 2006 (ed. orig. 1951), p. 369.



menos tiene un tirano que puede ser juzgado, destituido o ejecutado. La tirania burocratica no

tiene culpables: solo tiene procesos.

La sociedad actual se fundamenta en meta-instituciones de este nivel, estructuradas e
interconectadas en forma de red de jerarquias entrelazadas. Una sociedad dirigida por

meta-instituciones es, por disefo, incontrolable y necesariamente deshumanizada.

8.2 La red invisible de poder: anatomia del dominio sin dominadores

En la sociedad contemporanea, las meta-instituciones forman una red de jerarquias
interconectadas tan extraordinariamente compleja que ya no puede representarse mediante el
modelo tradicional de la piramide de mando. No hay una cuspide clara, no hay un centro de
control, no hay un "gran hermano" que todo lo vigila. En su lugar, tenemos un ecosistema opaco,
descentralizado y autorreferencial donde el poder circula sin concentrarse definitivamente en

ningun punto.

Los mercados financieros globales dictan politicas fiscales y sociales a gobiernos nacionales
mediante mecanismos "impersonales" como las primas de riesgo y las calificaciones crediticias.
Los algoritmos de las grandes plataformas tecnoldgicas median, filtran y moldean las relaciones
sociales, la informacion disponible y hasta los procesos electorales. Las agencias de calificacion
crediticia —empresas privadas sin mandato democratico— pueden modificar el destino
econémico de paises enteros, afectando a millones de personas, con una simple decision
técnica. Y las normas internacionales de comercio, seguridad o propiedad intelectual impuestas
por organismos multilaterales limitan drasticamente la soberania real de los Estados,

independientemente de lo que voten sus ciudadanos.

En este entramado laberintico de burocracias y normativas publicas y privadas, formales e
informales, las personas concretas desaparecen completamente del centro del tablero. Las
decisiones no se toman en funcion del bienestar humano observable, sino en funcién de la
coherencia interna del sistema institucional, de la estabilidad de sus flujos, de la preservacion de

sus estructuras.

La meta-institucion, como un autdmata de poder sin intencionalidad consciente, busca su propia

estabilidad y reproduccion antes que la justicia, la empatia o el florecimiento humano. No es que



sea malvada: es que esos conceptos le son completamente ajenos, tan irrelevantes como el color

para un ciego.

Zygmunt Bauman describio este fendmeno histérico como la transicion de una
modernidad sélida —donde las instituciones aun se justificaban explicitamente en valores
humanos y proyectos colectivos— a una modernidad liquida, donde las instituciones fluyen sin
forma definida ni control estable, guiadas exclusivamente por la eficiencia operativa y la

autorreproduccion sistémica'’®.

Lo que Bauman llamaba "la disolucién del vinculo ético" entre instituciones y personas es,
en esencia, el resultado directo e inevitable del dominio de las meta-instituciones. No es un

accidente ni una corrupcion del sistema: es el funcionamiento normal del sistema.

8.3 ;. Quién gobierna cuando nadie gobierna?

Si las meta-instituciones gobiernan a las instituciones, pero ya no son gobernadas efectivamente
por personas, entonces surge una pregunta fundamental que desarma toda nuestra comprension

tradicional de la politica: ¢quién gobierna realmente?

La respuesta, por profundamente incbmoda que resulte, es: nadie y todos a la vez. O mas

precisamente: el poder se ha disuelto en el sistema mismo.

El poder contemporaneo no se ejerce desde un trono visible ni se impone mediante una espada
desenvainada. No hay un Gran Hermano sentado en una sala de control tomando decisiones
sobre nuestras vidas. En su lugar, el poder se reproduce a si mismo en los procedimientos, en los
algoritmos, en las normas técnicas, en los indicadores de rendimiento, en los estandares de
cumplimiento y en los marcos regulatorios que todos obedecemos pero que casi nadie

comprende realmente.

Es como una red difusa, capilar y omnipresente de practicas, discursos y mecanismos que, sin
necesidad de un soberano visible que ordene explicitamente, determina con extraordinaria
eficacia lo que es posible pensar, decir y hacer'®. El poder no reprime desde arriba: circula por

todas partes, produciendo realidades, rituales, verdades.

7 Bauman, Zygmunt. Modernidad liquida. Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica, 2002.
8 Foucault, Michel. Microfisica del poder. Madrid: La Piqueta, 1979 “Es lo que Michel Foucault describié
brillantemente como la microfisica del poder:”



8.4 La ilusion del control: del dictador al sistema

El siglo XX nos ensefid —mediante traumas colectivos devastadores— a temer al poder
concentrado: la figura del dictador carismatico, del partido unico totalitario, del Estado que lo
controla todo mediante vigilancia y violencia explicitas. Desarrollamos anticuerpos politicos y

culturales contra esas formas de dominacion.

Pero en el siglo XXI el poder se ha vuelto infinitamente mas sofisticado, mas invisible y
paradojicamente mas dificil de cuestionar o combatir. Hoy el poder no se concentra visiblemente:
se distribuye invisiblemente. No se impone mediante la fuerza bruta: se reproduce mediante la

aquiescencia cotidiana.

El poder contemporaneo esta incrustado en la arquitectura misma del sistema financiero global,
en los algoritmos opacos que ordenan las noticias que leemos y las opiniones que vemos, en los
indices bursatiles abstractos que determinan la supuesta "confianza de los mercados", en las
agencias de calificacion que disciplinan a gobiernos enteros, en las normas técnicas que definen

qué se considera una "verdad cientifica" o una "informacion verificable".

Nadie ordena directamente que un pais recorte su gasto social y condene a miles de personas a
la precariedad, y sin embargo, el pais lo hace "voluntariamente" para "mantener la confianza de
los inversores". Nadie decide personalmente que un trabajador especifico deba ser reemplazado
por una inteligencia artificial, y sin embargo, el algoritmo ejecuta la decision como optimizacién
inevitable. Nadie dicta explicitamente que los datos personales sean la moneda de cambio del
siglo XXI, y sin embargo, todos los aceptamos como tributo obligatorio para poder existir en el

espacio digital.

El poder se ha vuelto, en palabras de Ulrich Beck, “una maquina sin piloto”: una estructura que
opera segun sus propias reglas internas y que genera obediencia masiva sin necesidad de
coercién directa. visible™. La maquina no tiene conductor, pero sigue avanzando

implacablemente en una direccion determinada.
La paradoja de la racionalidad: cuando la l6gica reemplaza a la ética

Lo mas inquietante y dificil de combatir de este nuevo régimen de poder es que no se justifica en

la fuerza bruta ni en la tradicion sagrada, sino en la racionalidad técnica supuestamente neutral.

'8 Beck, Ulrich. La sociedad del riesgo: Hacia una nueva modernidad. Barcelona: Paidds, 1998.



Cada decision institucional, cada norma implementada, cada métrica establecida, se presenta

como el resultado inevitable, objetivo e imparcial de un proceso Iégico riguroso.

La decision no es politica: es técnica. No es ideoldgica: es racional. No refleja valores particulares:

refleja la realidad objetiva. O al menos eso es lo que se nos dice constantemente.

Pero la neutralidad técnica es una ficcion extraordinariamente efectiva: detras de toda regla
supuestamente neutral hay una eleccién de valores no declarada, una jerarquia de fines implicita,
un modelo particular de mundo que se presenta como el Unico posible. Como sefalé el filésofo
Langdon Winner, "los artefactos tienen politica": las tecnologias y sistemas técnicos incorporan y

reproducen visiones especificas del orden social'®.

El filésofo aleman Jirgen Habermas advirtié ya en los afios setenta —con una clarividencia que
resulta profética— que el riesgo fundamental del progreso técnico en las sociedades capitalistas
avanzadas es que la racionalidad instrumental —la que busca exclusivamente la eficiencia, el
control y la optimizacién de medios— acabe desplazando completamente a la racionalidad

comunicativa, basada en el entendimiento mutuo, el didlogo genuino y el consenso construido'®,

Cuando esto ocurre —y estamos viendo que ocurre masivamente—, la sociedad deja de deliberar
sobre sus fines Ultimos y se limita obsesivamente a optimizar sus medios. Dejamos de

preguntarnos colectivamente ";para qué hacemos esto? ;Qué tipo de sociedad queremos
construir? ¢Qué vida queremos vivir?" y solo nos preguntamos compulsivamente ";cémo hacerlo

mas rapido, mas seguro, mas barato, mas eficiente, mas escalable?"

Los fines se dan por supuestos —crecimiento econdémico, competitividad, innovacion
tecnolégica— y todo el debate politico se reduce a discutir los medios mas eficaces para
alcanzarlos. Pero nadie eligi6 democraticamente esos fines: simplemente se han naturalizado
como evidentes, inevitables, como si "la uUnica opcidn realista" es ser gobernados por

Meta-Instituciones.

182 Winner, L. (1980). "Do Artifacts Have Politics?". Daedalus, 109(1), 121-136.
'8 Habermas, Jirgen. Teoria de la accién comunicativa. Madrid: Taurus, 1987



8.5 El precio de la eficiencia: maguinas de supervivencia institucional

Esta logica autorreferencial y auto-justificativa convierte inexorablemente a las meta-instituciones
en maquinas de supervivencia: no buscan el bien comun ni el florecimiento humano, sino
primariamente su propia continuidad, expansion y reproduccion. Son sistemas autopoiéticos que

se producen a si mismos.

De ahi su extraordinaria resistencia a la reforma democratica, su tendencia organica a expandirse
colonizando cada vez mas ambitos de la vida social, y su obsesién patoldgica con los indicadores
cuantitativos de eficiencia —meétricas que miden lo medible pero ignoran sistematicamente lo que

realmente importa a las personas concretas.

Una meta-institucién no puede detenerse a evaluar reflexivamente si su funcionamiento es justo,
humano o deseable, porque eso equivaldria a introducir la incertidumbre, la ambigiedad y el
"error" en un sistema disefado especificamente para eliminarlos mediante procedimientos
estandarizados. La reflexividad ética ralentiza la eficiencia operativa. Pero es que ademas no

tienen capacidades para hacerlo.

En otras palabras: las meta-instituciones ya no observan el mundo real donde viven las personas;
solo pueden observar su propia imagen simplificada del mundo. Lo que importa para el sistema
no es la realidad compleja y ambigua, sino la coherencia interna de sus modelos, la consistencia

de sus datos, la estabilidad de sus flujos.

El resultado es una paradoja perversa que constituye quizas la tragedia central de nuestro tiempo:
cuanto mas racional, transparente, regulado y "eficiente" se vuelve el sistema, menos humano y
menos responsable resulta. No hay un culpable identificable, porque literalmente nadie decide en
ultima instancia. Las decisiones emergen del sistema mismo. Pero el sufrimiento, la desigualdad,
la alienacion o la destruccion ecologica que produce siguen siendo absolutamente reales para

quienes las padecen.

La injusticia no requiere villanos conscientes: puede ser simplemente el funcionamiento normal de

sistemas indiferentes'®

'8 Shklar, J. (1990). The Faces of Injustice. Yale University Press.



8.6 La erosion de la libertad: consumidores de opciones prefabricadas

Cuando el poder se ejerce sin sujeto identificable, cuando se disuelve en la arquitectura misma
del sistema, la libertad se redefine radicalmente. Ya no se trata principalmente de quién manda
sobre quién o quién obedece a quién —las viejas preguntas de la filosofia politica clasica—, sino
de quién puede influir realmente en las condiciones estructurales bajo las cuales se toman las

decisiones que afectan nuestras vidas.

Isaiah Berlin distinguié famosamente entre libertad negativa —la ausencia de coercion o
interferencia directa por parte de otros— y libertad positiva —la capacidad real de actuar,

autodeterminarse y participar activamente en la definicién del propio destino'®.

En el mundo dominado por meta-instituciones, conservamos formalmente buena parte de la
primera —nadie nos prohibe legalmente expresarnos, consumir, movernos, votar—, pero hemos
perdido sistematicamente gran parte de la segunda: no podemos decidir realmente sobre las
reglas fundamentales del juego, sobre los fines ultimos de la sociedad, sobre la arquitectura

basica del sistema.

El ciudadano contemporaneo se siente subjetivamente libre porque puede elegir constantemente
entre multiples opciones: qué comprar, qué ver, qué estudiar, a quién votar entre candidatos
preseleccionados. Pero todas esas opciones estan ya preconfiguradas, filtradas y delimitadas por

sistemas meta-institucionales que no controla ni comprende.

Su libertad, como advertia Berlin con melancolia, se ha reducido progresivamente a la libertad del
consumidor dentro de un catalogo de posibilidades delimitadas por otros. Puedes elegir el color
del coche, pero no puedes cuestionar si la sociedad deberia organizarse en torno al automdvil
privado. Puedes elegir qué partido votar, pero no puedes cuestionar las estructuras econémicas

fundamentales que ningun partido puede alterar significativamente.
El problema del control: solo accesible en la catastrofe

Solo obtenemos control real sobre las meta-instituciones cuando la situacion es absolutamente
catastrofica y la presion popular alcanza niveles insostenibles: guerras, caos social generalizado,

cracks financieros devastadores, exterminios masivos, colapsos ecolégicos. Solo cuando el

185 Berlin, 1. (1958). "Dos conceptos de libertad", en Cuatro ensayos sobre la libertad. Alianza Editorial, Madrid, 1998



sistema esta al borde del abismo las reglas normales se suspenden y las personas pueden

intervenir directamente y forzar las meta-instituciones en una direccion no natural para ellas.

Pero es precisamente en estos momentos de crisis extrema cuando se destapa otro
inconveniente estructural de las meta-instituciones: la facilidad que ofrecen para que una figura
fuerte, carismatica o mesianica se erija en lider supremo prometiendo restaurar el orden, la

seguridad y la identidad perdidas.

8.7 El circulo vicioso: de |a crisis al autoritarismo personalista

Por este motivo, cuando las meta-instituciones parecen manifiestamente incapaces de responder
a las necesidades vitales de la sociedad —cuando el desempleo se dispara, cuando la violencia
se generaliza, cuando la confianza colapsa—, muchas personas buscan desesperadamente a

alguien que marque con claridad qué hacer y qué no hacer, quién es el enemigo, y hacia dénde ir.

Las personas en estas sociedades buscan un referente humano claro que sea capaz de actuar sin
estar sometido al entramado institucional paralizado, alguien que "hable claro" y "haga cosas",
aunque esas cosas violen todas las normas del sistema. Cuando aparece esta figura —casi
siempre un hombre, casi siempre con retérica autoritaria—, amplios sectores de la poblacién le

ofrecen servidumbre voluntaria'®

. Quieren poder hacer una vida lo mas parecida posible a “la
anterior”, a cambio de la ilusion de seguridad y orden. Estas personas quieren volver a ese
imaginario de cuando su pais, nacion, club era “grande” y ellos podian vivir y participar de un

entorno seguro y de confianza.

Y la adopcidon masiva de esta opcidn autoritaria, para volver a esa sociedad perdida, no es porque
las personas la consideren éticamente buena o deseable en abstracto, sino porque la otra opcién
—confiar en las personas; en nuestros vecinos o compatriotas y convertirnos en agentes activos
de la reconstruccién social— la ven como absolutamente imposible en una sociedad

fragmentada, atomizada y controlada por miedos multiples.

188 Etienne de La Boétie (1577). Discurso sobre la servidumbre voluntaria. La Boétie analiza como las personas, ante
la incertidumbre y el miedo, voluntariamente ceden poder a tiranos a cambio de una ilusidon de seguridad.



8.8 La atrofia del musculo democratico

Si una sociedad se ha acostumbrado durante décadas a delegar toda su responsabilidad social
en las instituciones, y estas instituciones fallan catastréfica y visiblemente, las personas se
encuentran de repente en la profundamente incobmoda situacion de tener que ser agentes activos
de su propia sociedad. Pero tras haber vivido tanto tiempo delegando sistematicamente en
instituciones, las capacidades y relaciones necesarias para coordinarse horizontalmente con otras

personas son ya practicamente inexistentes.

Los vinculos con los vecinos son minimos o nulos. La confianza en otros miembros de la
sociedad —especialmente si pertenecen a otros grupos identitarios— es practicamente nula. No
hay costumbre de conocer al otro en profundidad, de negociar diferencias mediante el dialogo, de
construir consensos mediante la deliberacién paciente. Esos "musculos" sociales se han atrofiado

por falta de uso.

Como sefaldé Robert Putnam en su influyente estudio sobre el declive del capital social en
Estados Unidos, cuando las personas dejan de participar en organizaciones horizontales y redes
de confianza mutua, pierden no solo los vinculos sino las capacidades mismas necesarias para
crearlos'®. Es como un musculo que, tras afios sin ejercitarse, ya no puede sostener el peso que

antes levantaba sin esfuerzo.

8.9 El miedo como disolucion final del tejido social

Sin confianza en las personas y sin instituciones eficaces que funcionen, surge inevitablemente el
miedo generalizado. Miedo a que los desfavorecidos intenten apoderarse violentamente de lo que
algunos tienen. Miedo a que los poderosos exploten todavia mas brutalmente a los vulnerables.
Miedo a que las super-instituciones abusen sin limite de su poder. Miedo al otro, al diferente, al

extranjero, al disidente. Es la Ley de la Selva.

De abajo arriba o de arriba abajo, en todas direcciones, el miedo y la desconfianza rompen
definitivamente los ultimos vinculos sociales que pudieran quedar. Y reparar estos vinculos, una
vez rotos, no es nada sencillo. Requiere precisamente lo que la sociedad meta-institucionalizada

ha destruido sistematicamente.

87 putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. Simon & Schuster.



Como se ha comentado reiteradamente a lo largo de este texto, para crear vinculos genuinos
entre personas se necesita conocimiento y confianza, y ambos requieren tiempo, espacio y
predisposicion. Primero es necesario un espacio publico donde encontrarse —no comercial, no
vigilado, no institucionalizado—. Luego se necesita tiempo para conocer a las personas del
entorno en su complejidad, entender sus necesidades y perspectivas y por ultimo predisposicion
para crear nuevas herramientas de gestion social y embrionar vinculos de confianza que puedan ir

creciendo progresivamente.

Todo esto es extraordinariamente complicado y requiere no solo predisposicion individual sino
condiciones materiales que lo hagan posible: tiempo libre no colonizado por el trabajo o el
consumo, espacios de encuentro accesibles, seguridad econdmica minima que permita arriesgar
en la confianza. Pero precisamente estas condiciones son las que la sociedad

meta-institucionalizada en crisis ya no proporciona.

8.10 Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones

Hemos visto que el proceso de institucionalizacion de una sociedad es, al mismo
tiempo, un regalo y una trampa. Por un lado, multiplica las posibilidades colectivas: organiza,
simplifica, permite a las personas emprender proyectos que de otro modo serian imposibles,
coordina a miles o millones de personas que nunca se conoceran. Por otro lado, con cada nueva
institucion corremos el riesgo de alejarnos un poco mas del conocimiento directo y humano de
los demas. Y cuando dejamos de conocernos, emerge el instinto mas primitivo: la

desconfianza'®.

Las personas, privadas de un conocimiento profundo de sus compaferos, tienden a
retroceder a su instinto mas primitivo: la desconfianza hacia el desconocido. Y esto no es bueno

pues si no confiamos no formamos grupos ni permitimos que emerja una sociedad o las

"8Mora, Francisco (2007). Neurocultura. Una cultura basada en el cerebro. Madrid: Alianza Editorial.



t'®° y grupos regidos por la

sociedades ya existentes van degenerando en sociedades Low Trus
Ley de la Selva. Y esto no es positivo, las personas y las instituciones necesitamos una sociedad

sanay segura en la que confiar.

Aqui aparece una solucién institucional a un problema creado por las propias instituciones:
las instituciones generan sustitutos institucionales para combatir la desconfianza, los miedos y la
soledad de las personas en sociedad. Son instituciones que facilitan mantener la necesidad
humana de confiar, pero desviando ese vinculo: ya no confiamos en la persona, confiamos en la

%0 Y cuando

institucidén que representa (un rey, un estado, un equipo, una empresa, una ideologia
el vinculo interpersonal existe pero esta debilitado por falta de conocimiento directo, lo refuerzan

artificialmente: el matrimonio, el heredero, los titulos académicos, las normas de educacion.

El resultado es paraddjico: en una sociedad con instituciones potentes, depositamos
nuestra confianza en una persona no porque la conozcamos mas 0 menos, sino en funcion de la
institucién a la que pertenece y de nuestra proximidad con esa institucién. Confiamos mas en
alguien de nuestra misma nacionalidad, nuestra misma fe, nuestra misma ideologia politica, que

en otra persona objetivamente mas cercana pero institucionalmente "diferente".

Peor aun: es habitual que tras conocer a una persona y empezar a confiar en ella, la
aparicion de diferencias institucionales nos haga dudar de nuestra propia percepcién emocional.

Seguro que has oido (o pensado) frases como estas:

e '"Parece buena persona, pero yo no me fiaria de uno que es judio/gitano/musulman..."

e "Mira que me caia bien hasta que descubri que era del Real Madrid/FC Barcelona/PSG..."
e ";Como es posible que alguien tan inteligente sea votante de Trump/Salvini/Putin?"

e '"Sies socialista, sequro que es mala persona."

e "Me parecia muy formal pero... jes madre soltera! Algo escondera."

'®as sociedades de alta confianza (High Trust) se basan en la cooperacion espontanea, la reciprocidad y la fiabilidad entre
desconocidos; en ellas, las instituciones funcionan con menos control y mayor eficiencia porque las normas sociales
sustituyen a la coercion. En cambio, las sociedades de baja confianza (Low Trust) requieren jerarquias rigidas, supervision
constante y leyes detalladas para evitar abusos, lo que genera burocracia y lentitud. Fukuyama, Francis. Trust: The Social
Virtues and the Creation of Prosperity. New York: Free Press, 1995.Robert D. Putnam Bowling Alone (2000). Bo Rothstein. The
Quality of Government: Corruption, Social Trust, and Inequality in International Perspective (2011)

%0 Benedict Anderson (1983). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. Verso.
Anderson argumenta que las naciones modernas son "comunidades imaginadas" donde confiamos en millones de personas

que nunca conoceremos, Unicamente por compartir simbolos institucionales.



Estos pensamientos son inquietantemente habituales y ejemplifican como las instituciones
pueden hacernos dudar incluso de nuestro conocimiento directo y personal. La etiqueta

institucional, en muchas personas, altera o modifica la experiencia vivida.

Ahora bien, esta capacidad de las instituciones para ayudarnos a "etiquetar" o clasificar
qué es "bueno" o "malo" no es intrinsecamente perjudicial. No podemos adquirir conocimiento
directo sobre todo nuestro entorno, y disponer de algo que nos ayude a determinar en quién
confiar puede ser muy positivo™'. De hecho, es la manera natural que tenemos los humanos de
aprender cuando somos pequenos: los nifos desconocen su entorno y son sus padres y
maestros quienes les guian, indicandoles en quién/que pueden confiar y de qué o quién es mejor

alejarse.

Las instituciones, al atesorar conocimiento acumulado, pueden hacer Io mismo y ademas
cohesionar el grupo. Pero hay un inconveniente importante: como he repetido constantemente las
instituciones no son humanas. Cuando un padre ensefa a su hijo, habla desde su experiencia (su
Cultura Interior), lo adapta al conocimiento y momento personal de su hijo (la Cultura Exterior) y lo
modula en funcién de los sentimientos que ese conocimiento produce en ambos (la Inteligencia

Emocional). Es una transmision tridimensional: razén, contexto y afecto.

El conocimiento que tienen las instituciones de las personas es puramente instrumental;
son datos, no emociones. Por lo tanto, guiaran o determinaran qué hacer o en quién confiar
basandose puramente en informacion racional. Operan con categorias, no con matices. Con
protocolos, no con empatia. Como recuerda Zygmunt Bauman, "la racionalidad sin moralidad

convierte a las instituciones en maquinas eficientes, pero ciegas al sufrimiento™'®,

Por eso las instituciones no pueden sustituir las relaciones humanas. Pueden
complementar, si, pero no reemplazar. Siempre terminan primando su propio interés y trabajando

de manera racional y uniforme, sin tener en cuenta la diversidad emocional de las personas.

1 Gerd Gigerenzer (2007). Gut Feelings: The Intelligence of the Unconscious. Viking. Gigerenzer demuestra como
los "atajos mentales" (heuristicas) basados en categorias pueden ser evolutivamente adaptativos, aunque también generen

S€sJgos.

%2 Bauman, Zygmunt (1989). Modernity and the Holocaust. Cornell University Press. Bauman analiza como la
racionalidad burocratica institucional puede conducir a atrocidades precisamente porque elimina la dimension emocional y la

responsabilidad personal de las decisiones.



Un ejemplo cotidiano lo ilustra perfectamente: esta bien que exista la norma de cortesia de
ceder el asiento a los ancianos. Es una institucion muy comun. Crea vinculos de gratitud y
altruismo, facilita la vida a quienes tienen movilidad reducida. Pero la tradicion, la institucion de la
cortesia, solo debe complementar el impulso natural y emocional de ayudar, no puede sustituirlo

ni convertirse en la razén de ser de nuestros actos.

Si la Unica razén para ceder el asiento a un anciano es que la norma obliga a hacerlo, y si
no lo haces te ponen una multa ya estamos ante un problema. Hemos sustituido la empatia por el
cumplimiento, el sentimiento por el protocolo. Y en ese momento, hemos perdido algo

esencialmente humano.

8.11 La necesidad urgente de rehumanizar el sistema

Reconocer este diagnostico devastador no implica caer en el fatalismo paralizante ni en la
nostalgia reaccionaria. Las meta-instituciones no son enemigos externos llegados de otro planeta
ni son manifestaciones del mal metafisico. Son productos histéricos creados por seres humanos

—nosotros— para gestionar la complejidad cada vez mayor de nuestra vida colectiva.

Pero como toda creaciéon humana, deben y pueden ser revisadas, cuestionadas y radicalmente
rehumanizadas. No son fuerzas naturales inevitables: son construcciones sociales modificables,

aunque extraordinariamente resistentes al cambio.

El problema fundamental es este: mientras el poder no tenga rostro, mientras nadie sea
identificable como responsable ultimo, la responsabilidad tampoco tendra lugar donde
materializarse. Y una sociedad sin responsabilidad identificable es estructuralmente una sociedad

sin posibilidad de justicia.

Como advirtio el filésofo Hans Jonas, necesitamos urgentemente desarrollar una "ética de la

responsabilidad" adecuada a la escala de nuestros poderes tecnolégicos e institucionales

3

contemporaneos'®. Pero esa ética es imposible mientras el poder permanezca disuelto en

sistemas anénimos.

% Jonas, H. (1979). El principio de responsabilidad: Ensayo de una ética para la civilizacion tecnoldgica. Herder,
Barcelona, 1995.



La pregunta que debemos enfrentar colectivamente es: ;cémo recuperamos el control humano
sobre los sistemas que hemos creado sin destruir su capacidad de gestionar la complejidad?
¢ Como reintroducimos la responsabilidad, la ética y la empatia en estructuras disefiadas
especificamente para excluirlas? ;Como potenciamos nuestra inteligencia emocional para
compensar la inteligencia instrumental que todo lo controla? ;Como nos convertimos en

Super-Personas para equilibrar el poder de las Super-Instituciones?

Estas preguntas no tienen respuestas faciles. Pero formularlas con claridad es el primer paso

imprescindible.

En resumen, las instituciones —para poder ejercer su funcion— tienden a separar y
despersonalizar a las personas. De nuevo, esto, en si mismo, no es negativo: es un precio
funcional que pagamos por la organizacion y la eficiencia. El problema surge cuando el sistema
institucional se expande hasta ocupar todos los espacios de la vida social y emocional,
reemplazando la relacion humana por la relacion procedimental. Hannah Arendt advirtié que el
mal moderno no nace del odio sino de la burocratizacion de la responsabilidad, donde "nadie es

responsable porque todos obedecen"',

Cuando toda la gestion de la sociedad recae en las super y meta-instituciones, la empatia
deja de ser el principio rector del vinculo social y el ser humano corre el riesgo de convertirse, una
vez mas, en un rol méas dentro de un sistema sin rostro'®. Las instituciones, que solo pueden
operar con conocimiento racional, terminan gestionando aspectos de la vida humana que
requieren desesperadamente conocimiento empatico-emocional. Y cuando eso ocurre, la

maquina funciona, pero las personas sufren. Veamos por qué funciona y porqué no.

% Hannah Arendt, Eichmann en Jerusalén: Un estudio sobre la banalidad del mal, 1963. Describe céomo la
obediencia institucional puede eliminar la empatia y la responsabilidad moral individual.

1% Zygmunt Bauman, Modernidad y Holocausto, México: Fondo de Cultura Econémica, 1989. Complementa a
Arendt al mostrar como la racionalidad burocratica moderna despersonaliza la accion hasta vaciarla de sentido moral.



Todos somos diferentes. En consecuencia, cuando nos relacionamos e interactuamos con
otras personas, no podemos tratar a todo el mundo del mismo modo ni podemos dar la misma
respuesta a todas las personas. Es evidente que no actuamos igual con nuestra pareja que con
nuestra madre. Ni hablamos igual con un amigo cuando esté triste que cuando esta contento. Ni

actuamos igual en una cena familiar, con los amigos que comiendo con un cliente.

Incluso cuando no tenemos conocimiento previo de una persona, adaptamos nuestra
conducta a la informacion o impresién que vamos adquiriendo en tiempo real de nuestro
interlocutor y su entorno. No reaccionamos igual si una pareja de turistas jubilados nos pregunta
una direccion, que si una pareja de personas con aspecto amenazante nos la pregunta, o si una
pareja de policias nos la pregunta. Ademas, la actitud la cambiamos a medida que aumenta el
conocimiento. Si vemos que las primeras impresiones eran erroneas —que los policias estan muy
enfadados, que los tios raros son simplemente unos excéntricos buenas personas o que los
turistas son estafadores profesionales— cambiaremos nuestra actitud pues este nuevo

conocimiento adquirido vuelve a hacer cambiar la manera en que interactuamos con ellos.

Este ajuste constante es lo que nos hace sociales. Como escribié Erving Goffman, “la vida
en sociedad no es mas que una continua representacion teatral en la que adaptamos el rol a la
escena y a la audiencia”'®. La accién igualitaria, sin matices ni ajustes, o no es accién o es
discriminatoria con la mayoria. La acciéon siempre tiene que ser proporcional y ajustada al
conocimiento que tenemos de las personas. Sin olvidar que todo conocimiento lo adquirimos
asumiendo que ya tenemos un fondo comun, un Acuerdo Candnico que nos permite conocer e

interpretar el significado de los simbolos que captamos y transmitimos.

9.1 La buena actuacion es la proporcion

Permitidme repetir este concepto porque es fundamental para entender el abismo que
separa las relaciones humanas de las relaciones institucionales: Las personas, en sus relaciones,

es decir, en sus actos de comunicacion, actuan de una manera proporcional al interlocutor y se

1% Goffman, E. (1959). The Presentation of Self in Everyday Life. Anchor Books. Goffman revoluciond la sociologia al

mostrar como la interaccion cotidiana es una negociacion constante de identidades y roles



adaptan dinamicamente, teniendo en cuenta las reacciones del receptor a la propia comunicacion

0 a la narracién y los simbolos que el otro transmite.

Veamos un ejemplo de esta estrategia de actuacion entre personas en un acontecimiento

tan banal como una comida familiar.

Tom ha decidido preparar una comida familiar. Para que sea un éxito, necesita saber en
primer lugar quién vendra. De este modo podra decidir qué local necesita, donde sentar a cada

persona y que tipo de comida sera la mas apropiada para todo el mundo.

Por ejemplo, si viene la abuela que es muy mayor, la pondra en un lugar comodo y alejado
de las vias de paso. Para los pequefos buscara unos alzadores para las sillas y los pondra a
todos juntos para que jueguen entre ellos. Ademas, les preparara un menu mas infantil con
macarrones, libritos y pizza. Si dos personas no se llevan bien, no las pondra juntas y si dos son
muy afines, los pondra cerca. Si uno se ha roto la pierna, lo pondra en un angulo protegido de la
mesa para que pueda dejar las muletas y estirar la pierna sin peligro. Si hay un bebé, buscara una
trona y lo pondra cerca de sus padres y lejos de los solteros. En funcién de quien venga, decidira
si se fumara y tomara alcohol y, si sabe que alguien es vegetariano o esta delicado del estdbmago,
le preparara un plato mas adecuado. El propio Tom se pondra cerca de la via hacia la cocina, para

poder ir y volver con facilidad y no molestar a los invitados.

En resumen, en funcién de las personas que vengan y del conocimiento que de ellas
tenga, organizara la mesa. Pero puesto que la definicion de cada persona no se termina en el
limite de la propia piel, sino que se extiende a su Cultura Exterior, el conocimiento que Tom tiene
de las personas también tiene que extenderse, como minimo, a los vinculos y relaciones que esas
personas establecen con todas las demas en la mesa. Y por lo tanto su disposicién en la mesa
también se hara en funcion de este conocimiento tacito que tiene Tom de las personas que
vendran a la comida. Un conocimiento tacito que no se puede racionalizar, pero que le indica a

Tom cual es la mejor distribucién de las personas en la mesa.

La comida no puede entenderse como un grupo de personas (multiples unidades ), ni

como una comunidad (una unidad), sino como una malla de personas, en donde cada alteracion



en un hilo, afecta en mayor o menor medida la situacién de todos los nodos de la red'’. Como

diria La Boétie “ne pas tous unis siné tous uns”.

Es el conocimiento de esta red, fruto del uso de su inteligencia emocional y su inteligencia
racional, lo que garantiza a Tom una buena predisposicidén para el éxito de la cena. Si luego la
comida sale quemada es otro tema. Pero incluso en este caso, cuando la comida se quema, si
Tom ha hecho un buen trabajo al disponer la malla de relaciones, los desastres se amortiguaran y

las pequenas victorias seran amplificadas.

Actuar en la justa proporcion con cada hilo y nodo de la malla de relaciones es la clave del
éxito. Lo que hace Tom es aplicar lo que la teoria de sistemas llama ajuste contextual: su accién
se adapta a la complejidad del entorno. Esa sensibilidad social —la capacidad de modular la
conducta segun el conocimiento que tenemos del otro— es lo que mantiene unida la red humana

pues la sociedad no es una coleccidn de individuos, sino una red de interdependencias’®.

Mejor aun: lo que ha aprendido Tom preparando y realizando su cena, si hay confianza,
luego podra compartirlo con otras personas de la familia que quieran organizar otra cena. Por lo
que estas otras personas aumentaran su conocimiento y experiencia en la materia, sin haber

tenido que invertir sus propios recursos, gracias al altruismo de las personas que se conocen.

Actuar proporcionalmente gracias al conocimiento personalizado es la manera que tienen
todas las personas de asegurarse o, como minimo tener mas opciones, de que el fruto de su
interaccion con las otras personas sea un éxito. Es decir, que los recursos que como personas
invertimos tengan una contrapartida tan favorable como sea posible en la lucha para asegurar

nuestra supervivencia y bienestar.

Ahora imaginemos la misma comida organizada por una super-institucion, como puede ser

un departamento de un ministerio de la Administracion del Estado. El resultado seria muy distinto.

97 Esta comprension de las relaciones sociales como red conecta con la teoria de redes sociales desarrollada por
autores como Mark Granovetter (1973) en "The Strength of Weak Ties", American Journal of Sociology, 78(6), 1360-1380, y

con la teoria de sistemas de Ludwig von Bertalanffy (1968), General System Theory, George Braziller

%8 Elias, N. (1939). Uber den Prozess der Zivilisation. Basel: Haus zum Falken. (Trad. esp.: El proceso de la

civilizacion, México: FCE).



Dramaticamente distinto. Lo que la administracion haria seria:

Primero. Crear un comité que redacte un documento de descarga de responsabilidades
para cubrir cualquier incidencia que pueda ocurrir durante la comida: por si alguien cae de la silla
o resulta herido por defectos en la infraestructura, para los casos de intoxicacién, por si la comida
no responde a las expectativas de los comensales, para eventos extraordinarios como que
alguien tire un cuchillo contra uno de los invitados o explote una bomba, etc. Cuando el
documento consiga eximir de cualquier responsabilidad al Estado y, por lo tanto, no se le pueda
demandar bajo ningun concepto, se hara firmar el documento a todo aquel que participe en la

comida; por su seguridad.

Segundo. Aplicar lo que diga la ley. Basicamente para evitar otra vez que se le pueda
demandar en caso de algun problema. Es decir, si son necesarias salidas de emergencia estas se
tienen que hacer segun normativa, se tiene que reservar un cupo de sillas para las minorias, tiene
que haber un servicio de emergencia si hay personas muy mayores o bebés. Las sillas han de
cumplir los estandares y si hay excepciones (ninos, ancianos y discapacitados) necesitan sillas
homologadas. El tema de la comida también tiene que seguir la Ley y por lo tanto ha de cumplir
los minimos nutricionales y de sanidad que el estado establece para todo el mundo: nada de
huevos frescos, ni comida que pueda provocar intoxicaciones. Todo el pescado ha de ser
congelado para evitar parasitos como el Anisakis, la bolleria industrial, las carnes muy cocidas,
las verduras envasadas al vacio, etc. Se han de preparar menus diferentes para los casos
excepcionales reconocidos por la administracion: diabéticos, celiacos, alérgicos, creyentes de
otras religiones, etc., y se ha de vigilar que quien haga la comida tenga carné de manipulador de
alimentos y seguro de responsabilidad civil 0 que se encargue a una empresa certificada. Y tiene
que haber algun mecanismo de control y sancion por si algun desaprensivo se atreve a entrar con

un pastel hecho en casa o con unas galletitas artesanales.

Tercero. Puesto que los trabajadores de la administracion ya estan trabajando en otras
cosas, se tiene que subcontratar una empresa que se encargue de hacerlo todo y una segunda
empresa que se encargue de supervisar a la empresa contratada, auditar los resultados y vigilar
que todo se hace de acuerdo con la Ley y las miles de normativas vigentes tal y como se ha
comentado en el punto dos. De nuevo, el fondo del tema es evitar una demanda. Por lo tanto, se
creara un comité que analice las necesidades y declare un concurso publico. La documentacion y

las acreditaciones necesarias para participar en el concurso seran tan extensas que solo podran



participar las grandes empresas bien relacionadas con la administracion. Las cuales, una vez
conseguido un buen contrato, subcontrataran a otra empresa mas pequena para que se encargue
de todo, la cual arrancara una carrera de downgrade para des-institucionalizar cada vez mas el
trabajo a medida que este se concreta en "algo", hasta que al final tendremos una relacion de
coste y trabajo realizado en forma de piramide invertida: cuanto mas cerca esté alguien del
trabajo real sin cualificacion, menor es su retribucion, pero mayor es el coste proporcional en la

piramide.

A primera vista, la diferencia entre Tom y la Administracién del Estado parece simplemente
una cuestion de escala o de eficiencia. Pero en realidad, el contraste es mucho mas profundo:

refleja dos maneras radicalmente distintas de habitar el mundo y de relacionarse con los demas.

Es evidente que este segundo modelo es una exageracion. Pero esta bastante mas

cercano a la realidad de lo que muchos puedan pensar. Y esa proximidad deberia inquietarnos.

Lo primero que percibimos cuando una super o meta-institucion actua es que la logistica y
los costes se disparan a niveles estratosféricos. Pero lo segundo, y quizads mucho mas importante
para las personas, es que a la administracion no le importa saber qué personas vendran, sino qué
tipologias de personas vendran: nifios, adultos, discapacitados, judios, musulmanes, ancianos,

obreros, estudiantes, etc., y como puede evitar que estos grupos le causen problemas.

El Estado no actua en funcién de las personas, sino de las etiquetas de grupos que ya
tiene hechas y pautadas, porque ha estudiado y conoce como puede gestionar y evitar demandas
con esos grupos Y situaciones. Si es musulman tiene que comer un menu determinado X y la
comida no puede ser el dia Y; si es anciano tiene que existir un servicio de emergencias cerca; si
hay nifios se tiene que poner a su disposicion unas sillas que cumplan la normativa para nifios,

etc.

El Estado gestiona grupos, uniformizados segun un baremo, que le permite aplicar a todo
el mundo, dentro del mismo grupo, una misma politica de accion segura. No pretende adquirir

conocimiento sobre las personas para ajustar su accion, sino para asignarlas a uno u otro



grupo'™®

La gestion se hace a través de normas, formularios y comités. No hay empatia, sino
prevencion; no hay confianza, sino control. La burocracia deshumaniza al convertir las relaciones

sociales en relaciones entre expedientes®®.

9.2 La Desaparicion de la Persona

Actuar proporcionalmente, es decir, tomando en consideracion al sujeto receptor de la
actuacion, parece la manera 6ptima de interactuar entre dos partes. Pero ¢por qué en nuestra
sociedad nos encontramos que las Instituciones (Estado, empresas, organizaciones, etc.) cuanto
mas grandes son, menos proporcionalmente parecen actuar? ;Por qué parece que no tienen

interés en las personas individuales y sus necesidades, excepto en casos excepcionales?

Cualquier ciudadano, cuando tiene que tratar o se tiene que enfrentar a la administracion
del Estado, no tiene la sensacién de que se esté produciendo una relacion de iguales, en la que la
otra parte actuard proporcionalmente a las diferencias y necesidades de la persona. Cuando se
entra en cualquier ministerio, se reciben muchos inputs y tenemos muchas sensaciones, pero la
sensacion de que somos importantes para ellos o de que se esforzaran para que las cosas nos
vayan mejor, no entra dentro de la lista de sensaciones que la administracién nos transmite. Mas

bien al contrario.

La burocracia es la forma de gobierno en la que nadie puede ser responsabilizado de

nada, es el gobierno de Nadie®"

. Al eliminar la dimension personal de la accion, las instituciones
logran una obijetividad aparente, pero a costa de perder la capacidad de compasion. Lo que en
principio era un mecanismo para asegurar la justicia —tratar a todos por igual— se convierte, en

la practica, en una fuente de indiferencia moral®®.

% Esta I6gica de categorizacién institucional ha sido brillantemente analizada por James C. Scott en Seeing Like a State
(1998), donde demuestra como el Estado moderno necesita "hacer legible" la sociedad simplificandola en categorias

manejables, a menudo con consecuencias desastrosas para quienes no encajan en las casillas predefinidas
200 \Weber, M. (1922). Wirtschaft und Gesellschaft. Mohr Siebeck. (Trad. esp.: Economia y sociedad, México: FCE).
20" Hannah Arendt, Los origenes del totalitarismo, Madrid: Alianza Editorial, 2005, p. 403.

202 Zygmunt Bauman desarrolld magistralmente esta idea en Modernidad y Holocausto (1989), mostrando como la

racionalidad burocratica puede conducir a la atrocidad precisamente porque elimina el encuentro cara a cara que hace



Y con las empresas ocurre lo mismo. Si una persona recibe una factura con un error, se siente
perjudicada por la actuacion de una compania, o tiene un problema con un servicio deficiente,
cuanto mas grande sea la empresa, mas numeros tendra la persona afectada de que la empresa

no le dedique ni cinco minutos, y mucho menos se preocupe por él y sus necesidades.

Es mas, en general las personas ya nos hemos acostumbrado a que cuando las grandes
empresas y el Estado actuan, somos nosotros quienes nos hemos de esforzar para que ellos nos
vean, modulen su actuacion y no cojan el rodillo y pasen por encima de todo el mundo. Para
ellos, todos somos iguales: clientes, contribuyentes, votantes, socios, etc. No hay interés en la
comunicacion, ni en aumentar el conocimiento mutuo, ni en optimizar los recursos, ni mucho
menos en trabajar por la felicidad de las otras personas con quienes se estd comunicando e

interactuando, fuera de los esldganes publicitarios, claro.

Hemos normalizado lo anormal. Hemos aceptado que las instituciones que creamos para
servirnos nos traten como numeros, como categorias, como problemas a gestionar. Y en esa
aceptacion, hemos perdido algo fundamental: la expectativa de ser reconocidos como personas

Unicas, con historias unicas, en situaciones unicas que requieren respuestas unicas.

9.3 Por qué las instituciones no actuan proporcionalmente

La respuesta inmediata que nos viene a la cabeza es que las grandes instituciones no
actuan proporcionalmente porque carecen de capacidad y conocimiento suficiente de las
personas afectadas. Ademas, les resulta mas cémodo tratar a todo el mundo por igual que
intentar una actuacion proporcional. Esta respuesta, aunque contiene parte de verdad, es

profundamente erronea.

La realidad es mas inquietante: todas las instituciones saben perfectamente que actuar
proporcionalmente es mejor. De hecho, cuando les conviene, lo hacen y son capaces de activar
personas de la propia institucion que pueden saltarse toda la burocracia y actuar “humanamente”.
El verdadero problema no es ignorancia ni incapacidad. El problema es que no tienen interés en
hacerlo, porque las personas no somos el objetivo de su actuacion sino el recurso para su
actuacion. Una institucion no puede amar ni empatizar: solo puede garantizar procesos. Su éxito

no se mide por la felicidad de las personas, sino por la ausencia de conflictos, demandas o

posible la empatia.



desviaciones del protocolo.

Por eso, cuando crecen, las instituciones sustituyen sistematicamente la empatia por
reglamentos, la comprension por formularios, la razén emocional por la razén instrumental. Es su
forma de protegerse del error y del caos que genera la diversidad humana. Como advirtio Max
Weber: "la burocracia perfecta elimina el amor, el odio y toda relacién puramente personal”®®. Lo
que para el Estado es racionalidad, para el ciudadano es frialdad. Cuanto mas grande es la
institucién, mas costosa se vuelve su accion y menos humana parece. El coste econémico de su

funcionamiento crece en proporcion inversa a su sensibilidad moral.

9.4 Tom v el motor invisible de la sociedad humana

Volvamos al ejemplo de la comida. Cuando Tom actua, lo hace desde un conocimiento
integrado —racional y emocional— de las personas que le rodean. Ellas son el interés y el objetivo
de su actuacion. Su propdsito no es simplemente que la comida transcurra sin incidentes, sino

que su abuelo —por mencionar a alguien— se lo pase bien, disfrute, se sienta querido y atendido.

Para Tom, la satisfaccién no reside en la ausencia de problemas, que también, sino en la
presencia de felicidad. Y aunque él no lo conceptualice explicitamente, en el fondo de su mente
opera un mecanismo social fundamental, un primo hermano de la confianza que esta a pleno

rendimiento durante toda la cena: el altruismo.

Descrito por Robert Trivers®® como una estrategia evolutiva mediante la cual ayudamos a
otros con la expectativa razonable de que, en el futuro, ellos haran lo mismo, el altruismo
reciproco es uno de los componentes mas universales de la cultura humana. Lo encontramos en
todas las sociedades, en todas las épocas, incluso en comunidades de primates como los
chimpancés. El principio del "rdscame tu la espalda que yo te rasco después" no es una
curiosidad antropoldgica: es junto a la confianza, el pegamento invisible que mantiene unida la

malla social.

Este mecanismo enlaza las redes de las Culturas Exteriores de todos los comensales y

203 Max Weber, Economia y sociedad, FCE, México, 1993, p. 687.

204 Trivers, R. (1971). The Evolution of Reciprocal Altruism. Quarterly Review of Biology, 46(1), 35-57.



permite que estas participen mas profundamente de las Culturas Interiores de cada persona. El
conocer, reconocer y estar agradecido a otra persona no solo facilita el florecimiento del altruismo

reciproco, sino que fortalece los vinculos y genera un sentido de pertenencia y seguridad

existencial. Como senalé el socidlogo Alvin Gouldner, la norma de reciprocidad es "un

n205

componente principal de los sistemas morales"> y funciona como mecanismo de arranque de

las relaciones sociales.

9.5 El Estado v la Iégica del riesgo

Cuando actua la Administracion del Estado, lo hace desde una posicidon radicalmente
distinta. Su actuacién se basa en el conocimiento que tiene del Sistema —no de las Personas—,
y es proporcional unicamente a la estructura del Sistema y a los intereses de otras Instituciones.
Las personas no son el objetivo: son variables, potenciales fuentes de desviacion, elementos a

controlar.

Volvamos al abuelo. Los intereses de la Institucion del Estado respecto a él son
completamente diferentes de los de Tom. El objetivo del Estado no es que el abuelo disfrute, sino
que no se intoxique (y que la intoxicacién no salga en los medios), que no se muera durante la
comida sin un operativo preparado, o que no se le sirva cerdo siendo judio y esto derive en una

denuncia. El Estado no persigue el bien; no busca la felicidad: busca la ausencia de conflicto.

Para el Estado, preparar con éxito una comida no genera ningun beneficio comparable al del
altruismo reciproco, porque esta caracteristica esta ausente en el entorno de las instituciones.
Quizas algun politico —es decir, una Persona actuando dentro de la institucion— intente
apropiarse del "surplus" de gratitud generado, otorgandose el mérito del éxito para canalizar
hacia si mismo el potencial beneficio del altruismo reciproco. Pero para la Administracion del
Estado como tal, como ente institucional, no hay nada. No gana nada y todo es una fuente

potencial de problemas.

El abuelo, como cualquier otro comensal, no es una persona a cuidar: es un problema a

gestionar.

Insisto en este punto porque es crucial: las Instituciones no son Personas y no pueden

205 Gouldner, A. W. (1960). The Norm of Reciprocity: A Preliminary Statement. American Sociological Review, 25(2), 161-178



acceder a los mecanismos de coordinacion social basados en el altruismo reciproco. Entre ellas
solo reina la competencia por recursos, influencia y supervivencia. A las grandes instituciones, las
personas en si no les importan (ni en positivo ni en negativo). Lo que les preocupa es que la
inclusion de las personas dentro de su modelo de actuacién no altere el sistema, no permita
adelantos de otras instituciones y no les cause ningun perjuicio. Las instituciones desarrollan una

1206

"vision simplificadora"“™® que hace legible la complejidad social al precio de ignorar su dimensioén

humana. Su vida es la lucha constante por su supervivencia y su funcion.

Asi que, aunque a primera vista, la manera que tiene el Estado de organizar la comida
—repleta de protocolos, comités, reglamentos y auditorias— parece absurdamente ineficiente y
carisima, un derroche obsceno de recursos para obtener resultados mediocres, esta percepcion

es profundamente errénea. Cada modelo tiene su propia Iégica interna de eficiencia.

La eficacia y el coste econdmico del modelo institucional son perfectamente apropiados y
ajustados. No son comparables con el modelo personal porque no persiguen los mismos

objetivos.

En el modelo de Tom, el objetivo son Las Personas: su felicidad, su satisfaccién, su
bienestar. El éxito se mide en gratitud, en vinculos fortalecidos. En el modelo del Estado, el
objetivo es El Sistema: su estabilidad, su reproduccién, su supervivencia. El éxito se mide en
ausencia de problemas, en ausencia de escandalos, en ausencia de desviaciones. El coste de la
accion publica es tan alto precisamente porque la institucion actia en un marco de

responsabilidad objetiva, donde cada error puede tener consecuencias politicas o juridicas.

Por lo tanto, el coste esta perfectamente vinculado al riesgo que aquella actuacién pueda
representar para el sistema, y este riesgo se tiene que reducir al minimo absoluto. No es
ineficiencia: es una eficiencia medida segun parametros completamente distintos. El Estado no
esta despilfarrando recursos al deshumanizar la comida: esta invirtiendo racionalmente en

proteccidn institucional y en proteccién de sus miembros

Las instituciones modernas tienden a “licuar la responsabilidad”®: la distribuyen hasta

206 Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. Yale

University Press.

207 Zygmunt Bauman, Modernidad liquida, FCE, México, 2002.



hacerla casi invisible, de modo que nadie responde directamente ante nadie. Lo que en el mundo
interpersonal seria un error reparable —una sopa salada, una silla mal colocada— se convierte en
el mundo institucional en un riesgo de colapso reputacional o judicial. Por eso los costes se

disparan: cada capa de control o subcontratacion no busca eficiencia humana, sino blindaje

administrativo.



Si la accion y la comunicacion se produce solo entre Super-Instituciones, por ejemplo
entre una ministerio y una empresa o entre una organizacion internacional y un buffet de
abogados, la carencia de conocimiento empatico no representa ningun problema. El
conocimiento racional es suficiente para adquirir un conocimiento operativo (aunque incompleto)
de la situacion, posicion e intereses de las otras Super o Meta Instituciones que compiten por el
mismo espacio. Las instituciones pueden "entenderse" entre ellas mediante protocolos, acuerdos

formales y célculos estratégicos.

Pero cuando entran en juego las personas, la situacion cambia radicalmente. Para adquirir
un conocimiento apropiado del sistema que incluya a seres humanos es necesario disponer tanto
de la informaciéon que proporciona el conocimiento racional como de la informacion que
proporciona el conocimiento emocional. Y esto es estructuralmente imposible para las

instituciones.

La incapacidad de las instituciones para acceder al conocimiento empatico no es una limitacion
técnica que pueda resolverse con mas formacion, mejores protocolos o procedimientos mas
refinados. Es un limite ontoldgico. Las instituciones, por su propia naturaleza, no disponen de una
arquitectura cognitiva ni emocional que les permita empatizar: no sienten, no perciben contextos

vitales ni experimentan la singularidad del otro.

Para poder operar a gran escala, las Super y Meta Instituciones simplifican necesariamente la
realidad. Traducen a las personas en datos, expedientes, indicadores, perfiles o categorias
abstractas. Esta reduccidén no es un fallo accidental del sistema, sino la condicién misma de su
funcionamiento. El problema aparece cuando esas estructuras, disehadas para tratar con

numeros y categorias, deben relacionarse con personas concretas.

El resultado es inevitablemente deshumanizador®®. Cuando una persona es tratada
principalmente como un caso, un codigo o una variable, deja de sentirse reconocida como

alguien singular. Y esto no nos resulta indiferente: nos incomoda, nos indigna, nos produce una

208 “| 3 deshumanizacién comienza cuando las personas se convierten en nimeros”. Bauman, Z. (1989). Modernity

and the Holocaust. Cornell University Press.



sensacion profunda de invisibilidad y de pérdida de dignidad. No es solo que las grandes
instituciones no puedan vernos plenamente; es que, al hacerlo, nos obligan también a vernos a
nosotros mismos desde categorias que empobrecen lo que somos. Nos hace sentir invisibles.
Porque ser tratado como categoria en lugar de como persona es, literalmente, dejar de existir

como tal.

Ademas, las Super y Meta Instituciones tampoco pueden crear la otra gran forma de
reconocimiento de la singularidad o de creacion de vinculos de confianza como es el altruismo
reciproco de los humanos ni crear una version institucional equivalente. ¢Por qué? Porque el
altruismo reciproco tiene una economia adaptativa singular que contradice los principios basicos

de la gestion institucional.

10.1 La economia absurda (y maravillosa) del altruismo reciproco

El altruismo reciproco requiere invertir recursos propios —tiempo, esfuerzo, atencion,
cuidado— para establecer un vinculo favorable con otra persona, con la "esperanza" de que esto

genere una sinergia mutuamente beneficiosa. Hasta aqui, suena razonable.

El problema aparece cuando intentamos cuantificar la inversion: es imposible determinar
cuanto hay que invertir. Tampoco puedes saber cuan importante sera el retorno, ni cuando se
producira. De hecho, no puedes ni siquiera tener la certeza de que habra retorno. Desde el punto
de vista de la razdon instrumental pura o de la economia convencional, es una inversion
absolutamente irracional. No sabes ddnde invertir, ni qué invertir, ni cuando veras los beneficios,

si es que los hay. Es un absurdo econémico absoluto.
Y sin embargo, para los humanos, es casi la clave de nuestra existencia.

Si el conocimiento es el material con el que tejemos la malla social, el altruismo reciproco
—fruto de la confianza— es el adhesivo de esa malla, el elemento que le confiere tensién
saludable y proporciona tranquilidad espiritual a las personas enredadas en ella. Tener una familia
que te quiere, unos parientes que te ayudan, unos amigos que te dan soporte en los momentos
dificiles, una pareja que te quiere incluso cuando las cosas van mal: todo esto es para los

humanos igual o mas importante que tener una cuenta bancaria saneada o una gran casa.

El altruismo reciproco es, en gran parte, lo que hace que tengamos amigos, parejas, hijos,

comunidades. Es el tejido invisible sobre el que se construye toda vida humana significativa.



Como sefiald el antropdlogo Marshall Sahlins, "la reciprocidad es la base de la sociabilidad"?®, y

su légica no es la del mercado sino la del don y la gratitud.

Tampoco podemos considerar el altruismo reciproco como una inversion completamente
ciega. Es un rasgo que aplicamos selectivamente, y esta seleccion la realizamos en funcién del
conocimiento, racional y emocional, que obtenemos. No es casualidad ni intuicion magica: es un

procesamiento de informacion extraordinariamente sofisticado.

Si te doy la espalda y cierro los ojos, tengo que estar muy seguro de que todo ira bien, de
que me rascaras la espalda y no que decidiras clavarme un cuchillo para eliminar la competencia.
Conocer al otro para detectar al falso altruista requiere una enorme capacidad de procesamiento
de informaciéon. Millones de pequefios detalles y percepciones se transmiten simultaneamente:
microexpresiones faciales, tono de voz, congruencia entre palabras y acciones, historial de

comportamiento, reputacién social, sefales de honestidad.

Tenemos que procesar todo esto a una velocidad que todavia ahora escapa a las
capacidades de los superordenadores mas potentes. Y sin embargo, cualquier persona,
combinando su mentalidad emocional con su mentalidad racional en una especie de metacerebro

social, realiza esta evaluacion sin demasiados problemas.

Podemos equivocarnos algunas veces y luego cambiar de opinién. Pero decidir si te fias o
no de alguien es algo que realizamos todos en un par de segundos, aunque tardariamos dias en

explicar el porqué y décadas en demostrar cientificamente todos los factores implicados.

Esta capacidad —integrar conocimiento racional y emocional para navegar la complejidad
social— es precisamente lo que las instituciones no pueden hacer. Y por eso, cuando tratan con
personas, siempre fracasan en lo esencial, aunque cumplan formalmente con todos los

protocolos.

10.2 El peligro de la sobre institucionalizacién

Antes de finalizar el analisis de los problemas de las super y meta-instituciones, y antes de
explorar posibles vias de solucion, conviene detenernos en uno de los riesgos mas sutiles y

profundos: la sobre institucionalizacién de la vida social.

209 Sahlins, M. (1972). Stone Age Economics. Aldine-Atherton.



Cuando las instituciones penetran demasiado en el tejido cotidiano de la existencia, no sélo
regulan nuestras acciones; comienzan a moldear nuestra forma de pensar, de sentir y de
relacionarnos. Sin darnos cuenta, empezamos a hablar su lenguaje, a asumir sus valores, a

medirnos con sus criterios.

El peligro mas insidioso de este proceso es antropomorfizar nuestra relacién con las
instituciones: tratarlas como si fueran personas, atribuyéndoles intenciones, empatia o moralidad.
Esperamos comprension de entidades incapaces de sentir, y luego nos sentimos traicionados
cuando actuan exactamente como lo que son: mecanismos de gestion, no seres morales.

Pero el error contrario es aln mas devastador: convertirnos nosotros mismos en instituciones,
tomar como modelo de éxito su logica fria y funcional, e imitar su aparente neutralidad. Al hacerlo,
renunciamos a nuestra inteligencia emocional, a la empatia y a la capacidad de actuar desde la

confianza y el vinculo. En nombre de la eficacia, nos deshumanizamos voluntariamente.

Ambos errores —el de proyectar humanidad sobre las instituciones y el de vaciarnos de
ella para parecernos a ellas— nos alejan de lo que significa ser persona. Y sin embargo, son
errores frecuentes en nuestra sociedad contemporanea, donde la frontera entre lo humano y lo
institucional se ha vuelto cada vez mas difusa.

Para comprender mejor esta deriva, veamos un ejemplo sencillo, casi doméstico, pero revelador.

10.3 Las lechugas no tienen derechos

Imaginemos un labrador con un campo de lechugas. El labrador prepara el terreno con
mimo, planta las lechugas con esmero, las cuida y protege para que crezcan grandes y lozanas.
Un observador ingenuo podria pensar: "jQué hermosa relacion! jCuanto ama este labrador a sus

lechugas!" Pero ese observador estaria cometiendo un error fundamental.

La razdn de ser de la lechuga es ser vendida para proporcionar un beneficio econémico al
labrador. Si el labrador estima tanto sus lechugas que no quiere venderlas y sacar beneficio
economico, el labrador deja de ser labrador, pierde su razén de ser y se arruina.Nadie
—absolutamente nadie— espera que el labrador cuide las lechugas porque el objeto y fin de su
interés sean las lechugas mismas. Su interés es el beneficio que sacara de la venta. La lechuga
no es un fin: es un medio. La lechuga es un recurso que se cultiva, se optimiza y se comercializa.
Y la relacién con las lechugas no estda sometida a consideraciones afectivas sino a calculos de

rentabilidad.



Es cierto que algun labrador puede llegar a sentir carifio por sus plantas. Puede hablarles,
puede sentir orgullo al verlas crecer. Pero esto no lo desviara ni un milimetro de su camino, que es

venderlas.

Este es el punto crucial: no es crueldad, es funcién. El labrador no es malvado por vender
sus lechugas. Simplemente esta haciendo lo que un labrador hace. Y exactamente lo mismo

ocurre con las instituciones.

Las instituciones, especialmente las empresas pero también las instituciones publicas,
despliegan constantemente una escenografia de humanidad. Pueden ser vistas y pueden actuar
como si tuvieran caracteristicas humanas: caracter, valores morales, ética, incluso "alma
corporativa". Apple nos ayuda a "pensar diferente", Nike nos incita a "superar limites", Disney
quiere "hacer realidad los suefios" y no olvidemos las grandes meta-instituciones publicas como
los estados nacion que “aman a sus patriotas”, naciones que saludan, agradecen o acusan,
ministerios que “nos cuidan” o la hacienda publica que dice que “somos todos”. Las grandes
instituciones construyen narrativas emocionales tan poderosas que llegamos a creer que estas

entidades son humanas y sienten, se preocupan y nos valoran.
Pero no lo son. Son Instituciones.

La imagen que transmite Apple, Nike o Disney es solo esto: una imagen cuidadosamente
construida, meticulosamente gestionada, estratégicamente comercializada. Y no tiene
absolutamente nada que ver con el comportamiento que la empresa, como institucion, tendra en
su relacion con las personas. Las personas para las Instituciones son exactamente como las
lechugas para el labrador: recursos que se cultivan, se optimizan y se explotan para generar

beneficio.

Su interés en nosotros va en funcion uUnicamente del beneficio que podamos
proporcionarles: beneficio econdmico, votos conseguidos, validacidon de su funcién, datos
extraibles, trabajo explotable, consumo predecible. Cuando dejamos de ser utiles, dejamos de

importar. No por maldad. Por funcion.

Esto no es ni bueno ni malo en si mismo. Es simplemente lo que son. El problema surge
cuando olvidamos esta verdad fundamental y esperamos que las Instituciones actuen en su
relacion con nosotros siguiendo las premisas y consideraciones emotivas que nosotros utilizamos

en las relaciones personales. Cuando esperamos que la empresa nos trate con lealtad porque



nosotros hemos sido leales. Cuando esperamos que el Estado nos cuide porque pagamos
impuestos y amammos el pais. Cuando esperamos gratitud, reconocimiento, empatia de quien

simplemente no puede darlo.

Al igual que con el ejemplo del labrador y sus lechugas, puede ser que existan
Instituciones que tengan un interés genuino por las personas. Pero si dejan que su interés por las
personas pase por delante de los intereses de la Institucion, la Institucidn, en el actual marco
socioeconémico, perdera su razén de ser, sera devorada por la competencia y desaparecera. Las
instituciones humanistas no sobreviven en ecosistemas institucionales darwinistas. Esta es la
tragedia estructural: no es que las instituciones no quieran ser humanas; es que no pueden

permitirselo.

Tras lo dicho, en cierta manera, podria parecer que las Personas y las Instituciones actuan
igual en el fondo: proporcionalmente al conocimiento que tienen del otro, intentando optimizar
sus recursos. Ambas son entidades racionales que buscan maximizar resultados. Ambas
modulan su actuacion segun la informacion disponible. Pero esta aparente simetria es

profundamente enganosa. Las diferencias no son de grado sino de naturaleza. Recapitulemos:

Primera diferencia fundamental: Las instituciones no tienen sentimientos. No pueden
tenerlos. No es que sean frias o insensibles: es que la categoria misma de "sentimiento" no les

aplica. Pedirle a una institucion que sienta empatia es como pedirle a una roca que recite poesia.

Segunda diferencia fundamental: El objetivo vital de las instituciones es la constante
batalla contra otras instituciones por recursos, influencia y supervivencia. Viven en un estado de
guerra permanente que Thomas Hobbes reconoceria instantaneamente. Las personas, en
cambio, luchan ocasionalmente pero colaboran constantemente con otras personas mediante

mecanismos de reciprocidad, confianza y afecto.

Tercera diferencia fundamental: Las instituciones carecen estructuralmente de acceso al
altruismo reciproco. No pueden invertir en relaciones con la esperanza de retornos inciertos. No
pueden "dar la espalda y cerrar los ojos" confiando en que el otro las cuidara. Esta incapacidad

no es una debilidad superable: es constitutiva de su naturaleza.



Por lo tanto, cuando las Instituciones han de tratar con Personas se encuentran ante un
problema ontolégico insoluble: no son capaces de obtener conocimiento de una parte
fundamental —quizas la mas fundamental— de la complejidad de las Personas. La dimension

emocional, relacional, narrativa de la existencia humana les es completamente opaca.

;. Qué pueden hacer las instituciones para superar esta diferencia abismal? ;Coémo
adquieren un conocimiento apropiado y suficiente de las personas cuando la mitad de lo que

somos les resulta invisible?

10.4 El conocimiento apropiado: la gran redefinicion del problema

La solucion que han encontrado las instituciones es brillante en su perversidad: si no

puedes resolver el problema, redefine el problema.

Para superar esta limitacion estructural, las instituciones cambian los términos mismos del
problema del conocimiento apropiado, siguiendo un razonamiento que Esopo habria reconocido
inmediatamente: es la I6gica de la zorra y las uvas. Cuando la zorra no puede alcanzar las uvas,
declara que estan verdes y que no las queria de todos modos. Cuando las instituciones no

pueden acceder al conocimiento empatico, declaran que ese conocimiento es irrelevante.

Su razonamiento es impecable en su circularidad: "Si no podemos adquirir conocimiento
empatico, lo que debemos hacer es negar la importancia de este tipo de conocimiento.
Descartemos este tipo de conocimiento por irrelevante, subjetivo, no cuantificable, y centrémonos
exclusivamente en el tipo de conocimiento racional que podemos adquirir, procesar y

sistematizar".

Es una jugada maestra. De este modo, al eliminar discursivamente la importancia del
conocimiento empatico, se redefine el nivel del "conocimiento apropiado" para que coincida
exactamente con el tipo de conocimiento racional que las instituciones pueden adquirir. El

problema se disuelve no porque se resuelva, sino porque se declara inexistente.

En este nuevo marco, si el nivel de conocimiento apropiado no resulta suficiente para
comprender un problema, ya no es porque la institucion tenga una actuacion deshumanizada

—pues este concepto ha sido eliminado de la ecuacién—, sino porque simplemente no tiene



suficiente informacion racional. La solucién es obvia: recoger mas datos, mas numeros, disefar

mejores indicadores, perfeccionar los algoritmos.

Ademas, esta informacion tiene que ser recopilada de una manera que se pueda pautar,
estandarizar y procesar segun las capacidades operativas de las Instituciones. Se convierte la
comprension humana en gestidon estadistica. Es un circulo perfecto y hermético: se redefine el
problema para que coincida exactamente con la solucién que ya se tiene disponible. Es como si
un ciego declarara que el color no existe porque él no puede verlo, y por tanto todos los

problemas relacionados con el color se pueden resolver con informacidn sobre texturas.

Asi nos desplazamos de la necesidad de un conocimiento que nos permita comprender a
una persona en toda su complejidad —con su historia, sus relaciones, sus miedos, sus
esperanzas, su narrativa vital— a un conocimiento que meramente nos dé informacion procesable
sobre La Persona. Informacién que se pueda cuantificar, categorizar, comparar y predecir. Todo
deviene atributos cuantificables: edad, género, nivel de ingresos, habitos de consumo,
geolocalizacion, horas de conexidn o palabras clave. La persona se transforma en un conjunto de

variables que pueden ser almacenadas, comparadas € incluso rentabilizadas.

Cuanta mas informacion disponga una institucion acerca de las personas, mas
posibilidades tendra de encontrar paralelismos, correlaciones y vinculos entre diferentes
individuos. Asi puede determinar baremos que definan grandes grupos donde la actuacion sea
homogénea, y grandes excepciones donde la actuacion también sea homogénea. La diversidad

infinita de la experiencia humana se reduce a una taxonomia finita de categorias gestionables.

Los gobiernos, las organizaciones, las empresas se lanzan entonces a una carrera frenética
y totalitaria: convertir todo lo que somos y hacemos en numeros. Las horas que estamos en el
parque con los nifos, la zona exacta de la pantalla que miramos, en qué lado de la cama
dormimos, cuantos teléfonos tenemos, cuantas llamadas realizamos, a quién llamamos, cuanto
gastamos y en qué, cuanto ahorramos, qué paginas visitamos, cuanto tiempo permanecemos en
cada una, qué compramos después de ver qué, con quién nos relacionamos, a qué hora nos
levantamos, qué comemos, cuanto nos movemos, cuantos pasos damos, cual es nuestro ritmo

cardiaco...

Como sefald la socidloga Shoshana Zuboff con claridad devastadora, esta es la l6gica del



"capitalismo de vigilancia": "Reclaman la experiencia humana como materia prima gratuita para
practicas comerciales ocultas de extraccion, prediccion y venta"?'°. Lo que antes era vida vivida
se convierte en dato extraido. Lo que antes era experiencia se convierte en recurso. Lo que antes
éramos nosotros se convierte en producto.La experiencia humana se traduce en datos

conductuales.

10.5 La persona como suma versus la persona como red

Para las instituciones, la persona es la suma de todas las propiedades y particularidades
individuales que puedan procesar, y con esto trabajan. Eres tus datos demograficos mas tus
patrones de consumo mas tus interacciones digitales mas tus desplazamientos fisicos. Eres un
perfil, un conjunto de variables, un vector en un espacio multidimensional. Cuantos mas datos
recopilan las instituciones, mas creen conocer a los individuos. Pero ese conocimiento es, en

realidad, una ilusion estadistica. No conocen a la persona, sino sobre la persona.

Obviamente la persona humana es infinitamente mas que datos. El ser humano no es una
coleccion de atributos mensurables sino un tejido viviente de relaciones, un nudo dinamico en
una red de significados, una historia que se cuenta a si misma mientras se vive. El ser humano es
un reflejo, un producto, un resultado emergente de la pauta de actividades en las que se

encuentra implicado y de las narrativas mediante las cuales interpreta esas actividades.

Conocer donde alguien ha nacido, su edad, género, peso, situaciéon familiar, ingresos, hora
en que se levanta o qué web visita mas asiduamente nos puede describir muy bien a una persona
pero nos da muy poca informacion sobre quién es realmente aquella persona y sobre la narraciéon
que esa persona construye de si misma. Son datos, si, pero datos que pierden todo significado

fuera del contexto vital que los genera.

A las personas no las conocemos por sus atributos sino por sus relaciones. Las
conocemos por la relacion que tienen con el mundo que las rodea —su Cultura Exterior— y por la
relacion que tienen con lo que de ellas han hecho —su Cultura Interior—. Solo al comprender la
trama de vinculos en que se encuentra tejida una persona, solo al entender como negocia entre lo
que el mundo espera de ella y lo que ella espera de si misma, podemos empezar a tener una

percepcion medianamente correcta de quién es.

210 Zuboff, S. (2019). The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the New Frontier of Power.
PublicAffairs, p. 8.



El ser humano es un animal suspendido en tramas de significacion que él mismo ha tejido.

Y esas tramas son parcialmente invisibles para las instituciones, que solo ven los hilos sueltos.
La solucidn final: que seamos nosotros quienes cambiemos

Como ya hemos visto, este es el aspecto clave que las Instituciones tienen mas problemas
para gestionar. Y puesto que eliminar discursivamente el conocimiento emocional no consigue
resolver el problema practico —las personas seguimos comportdndonos como personas,

tercamente—, las Instituciones implementan entonces una estrategia mucho mas ambiciosa:

Pretenden que nos hagamos participes de sus problemas y adoptemos su manera de

funcionar.

Se trata de una operacién de ingenieria social a gran escala: sustituir nuestros valores y
sentimientos por sus valores y su ausencia de sentimientos. Convertirnos en agentes racionales
puros, en maximizadores de utilidad, en homo economicus. Y todo esto envuelto en una nube
seductora de "informacion”, "datos", "métricas" y "optimizacion" que supuestamente encierra la

clave de la felicidad, el éxito y la realizacién personal.

Se tiene que encapsular e Institucionalizar a La Persona, eliminando toda intencionalidad y
agentividad que tenga un componente emocional o relacional, de manera que Las Personas, a
efectos practicos, actuen como Instituciones y puedan ser valoradas, medidas y comercializadas

como Instituciones.

Richard Sennett, en su demoledor andlisis sobre la cultura moderna del trabajo, identificé
este mecanismo con precisidon quirdrgica: "Las instituciones impersonales no solo nos tratan
como engranajes, sino que también nos invitan —nos seducen, nos presionan, nos obligan— a
comportarnos como tales"?"". Y cuando las estructuras que nos gobiernan se vuelven tan grandes
y abstractas que permean todos los aspectos de nuestra vida, algo insidioso comienza a ocurrir:

empezamos a interiorizar su logica.

Dejamos de mirar al otro como a una persona concreta —con su historia Unica, sus
vinculos especificos, su narrativa singular— y empezamos a verlo como un rol, una funcion, una

pieza intercambiable del sistema. El cliente. El usuario. El recurso humano. El target demogréfico.

21" Sennett, R. (2000). La corrosion del caracter: Las consecuencias personales del trabajo en el nuevo capitalismo.

Anagrama, Barcelona, p. 129.



El caso numero 47.398.

Y lo que es aun mas grave: empezamos a vernos a nosotros mismos de ese modo. Nos
convertimos en gestores de nuestra propia marca personal, optimizadores de nuestro capital
humano, curadores de nuestra imagen digital. Medimos nuestro valor en seguidores, en likes, en
conexiones de LinkedIn. Cuantificamos nuestra productividad, nuestro impacto, nuestro
engagement.Y obviamente puesto que conceptos como confianza, empatia, altruismo no encajan

en estas tabulaciones los descartamos; al igual que hacen las instituciones.

Esta es quizas la victoria mas completa y aterradora de las instituciones: no solo nos tratan
como datos, sino que consiguen que pensemos en nosotros mismos como datos. No solo nos
deshumanizan desde fuera: nos ensefan a deshumanizarnos desde dentro. No solo nos

convierten en lechugas: nos convencen de que ser lechuga es la unica forma racional de existir.

Como advirtié Michel Foucault, el poder mas efectivo no es el que te obliga mediante la
fuerza, sino el que consigue que te gobiernes a ti mismo segun sus principios?'?. Las instituciones
no necesitan vigilarnos constantemente si hemos interiorizado sus métricas como nuestros

propios objetivos vitales.

El exceso de institucionalizacion, entonces, no solo genera burocracia o ineficiencia;
produce una erosion silenciosa de la condicion humana. La sociedad termina pareciéndose a las

instituciones que la gobiernan: eficiente, predecible y perfectamente vacia.

Y asi, sin darnos cuenta, completamos la gran conversion: de personas a perfiles, de

sujetos a objetos, de fines a medios. Las lechugas, al fin, han aprendido a cultivarse a si mismas.

212 Foucault, M. (1982). "The Subject and Power". Critical Inquiry, 8(4), 777-795



11-Cuando dejamos de ser personas

Sin valores morales, sin emotividad ni confianza, sin ese "metacerebro social" que nos
permite comprender y cuidar del otro, perdemos la esencia misma de lo que nos define como
seres humanos. No perdemos una caracteristica accesoria: perdemos el nucleo de nuestra

humanidad.

Consideremos este contraste devastador: una persona, despojada de toda riqueza
material y de todo vinculo de poder, sigue siendo —como demostrd Viktor Frankl en los campos
de concentracion nazis— un ser lleno de sentido, capaz de amar, aprender, crear y transformar su
entorno incluso en las condiciones mas extremas?'®. La dignidad humana no reside en lo que se

posee sino en lo que se es.

Una Super-Institucion, en cambio, despojada de su poder y de sus recursos, no es nada.
Literalmente nada. Solo un fragmento de texto olvidado, un epigrafe fiscal obsoleto, una forma
juridica vacia. Su existencia depende por completo de lo que hace, posee o administra. No
contiene nada en si misma: es pura funcion, herramienta al servicio de sus propios intereses de

reproduccion y supervivencia.

Esta diferencia no es trivial. Es la diferencia entre el ser y el hacer, entre el fin y el medio,

entre la vida y el mecanismo.

11.1 La gran mutacién: de personas a personas-institucion

Cuando las personas interiorizamos la logica institucional, ocurre algo muy preocupante:
dejamos de actuar como individuos y pasamos a hacerlo como instituciones andantes. Nos
convertimos en lo que el filésofo Gilles Deleuze llamaria "maquinas deseantes" programadas para

reproducir la l6gica del sistema”?'“.

Solo nos mueve el éxito material, el crecimiento competitivo y la necesidad compulsiva de
acumular vinculos de poder. Aceptamos la idea —de raiz profundamente instrumental— de que

nada en nosotros tiene valor intrinseco y que el unico modo de sentirnos plenos es poseer mas y

213 Frankl, V. (2004). El hombre en busca de sentido. Herder, Barcelona

214 Deleuze, G. & Guattari, F. (1972). El anti-Edipo: Capitalismo y esquizofrenia. Paidds.



controlar mas. Nuestra valia deja de medirse por lo que somos y pasa a medirse exclusivamente

por lo que acumulamos.

Las otras personas dejan de ser sujetos con su propia dignidad y complejidad y se
convierten en objetos funcionales: aliados estratégicos, adversarios a neutralizar, recursos a
explotar o, en el peor de los casos, inversiones que deben rendir beneficios medibles. La

pregunta ya no es "jquién es esta persona?" sino "¢ para qué me sirve?"

La confianza desaparece, y con ella el interés genuino por conocer al otro en su
singularidad. El cerebro emocional, que sustentaba la empatia y el altruismo reciproco, cede por
completo el mando al cerebro racional y estratégico. La razén instrumental ocupa todo el espacio
vital. Y sin confianza y conocimiento del otro, el miedo y los instintos toman las riendas de la vida

de las personas.

En ese mundo dominado por la eficiencia y el calculo, la esfera publica deja de ser un
espacio de encuentro —como imaginaba esperanzado Jiirgen Habermas?®'°— para convertirse en
un campo de batalla de propaganda institucional y trafico de influencias donde solo sobreviven

los mas adaptados a la lIogica del sistema.

Los individuos, transformados en "Personas-Institucion", se blindan tras la razén
instrumental y confunden sistematicamente la informacién con el conocimiento, la visibilidad con
la verdad, la acumulacién de datos con la comprension del otro. Y se hunden en el mismo error
estructural que las Instituciones: pretenden conseguir una comprension del otro simplemente

adquiriendo informacién, buscando datos, cuantificando comportamientos.

Pero una persona no es la suma de sus datos. Una persona es el significado que emerge
de la relacion entre esos datos, y ese significado solo es accesible mediante la empatia. Sin
conocimiento y empatia nunca puede surgir la confianza y sin confianza solo hay un espacio

desconocido donde reina la ley de la selva y donde el otro solo nos produce miedo o desprecio.

En esta nueva jungla hipertecnificada de hoy en dia, el éxito se mide por la capacidad de
controlar la informacion. Cada interaccidn, cada compra, cada clic, cada pausa, cada movimiento
ocular genera datos que alimentan un sistema cuyo objetivo ya no es comprendernos como

sujetos sino predecirnos como objetos. Es un modelo econdmico y politico en el que la

215 Habermas, J. (1981). Historia y critica de la opinion publica. Gustavo Gili, Barcelona.



experiencia humana se traduce en materia prima gratuita para la acumulacién de poder
predictivo. No se trata de entendernos: se trata de anticiparnos, de modificar nuestro

comportamiento, de convertirnos en automatas predecibles.

En este entorno distopico pero completamente real, ya no hay personas: solo nodos de
informacion interconectados en una estructura que seguimos llamando sociedad pero donde
convivimos en soledad radical y desconfianza sistematica. Estamos hiperconectados digitalmente

pero radicalmente desvinculados humanamente.

11.2 ;Por qué aceptamos ser institucionalizados?

¢(Por qué aceptamos esta mutacion? Las razones son multiples y profundamente

humanas, lo que hace que la trampa sea casi perfecta.

Primero, porque las instituciones poseen un poder inmenso sobre los medios de
significacién colectiva: modelan el estilo de vida deseable mediante la publicidad y el
entretenimiento, definen lo que debe considerarse éxito o fracaso mediante sistemas educativos y
mediaticos, y erosionan sistematicamente los referentes culturales que antes daban sentido a la

existencia fuera del consumo y la acumulacion.

Como senald el socidlogo Pierre Bourdieu, las instituciones dominantes ejercen "violencia
simbdlica": imponen significados y los hacen parecer naturales, inevitables, incluso deseables?®'®.
No nos obligan a pensar como ellas: nos ensefan a desear pensar como ellas. Nos ensefian que
el poder instrumental, la aplicacion de la razén sin sentimientos es la herramienta mas efectiva

para tener éxito en esta sociedad.

Segundo, porque en una sociedad completamente controlada por instituciones, es mucho
mas facil destacar si uno se convierte en una de ellas. El éxito se mide por la capacidad de
integrarse sin fricciones en el sistema y reproducir eficientemente su légica. El disidente, el que se
resiste a institucionalizarse, paga un precio altisimo en términos de acceso a recursos,

reconocimiento social y poder de decision.

Y tercero, porque vivir institucionalizados —aunque nos empobrezca espiritualmente— es

mas comodo. Requiere menos incertidumbre, menos responsabilidad personal y menos reflexion

218 Bourdieu, P. & Passeron, J. C. (1977). Reproduction in Education, Society and Culture. Sage Publications



dolorosa. Es "mas facil" vivir sin vinculos profundos, sin tener que lidiar con la complejidad de los
sentimientos, sin tener que asumir la responsabilidad existencial de elegir quiénes somos y a

quienes queremos cerca.

Como escribié Erich Fromm en su analisis del totalitarismo, muchas personas "huyen de la
libertad" porque la libertad auténtica genera angustia: es mas reconfortante delegar, obedecer,
integrarse en algo mas grande que uno mismo?'’. La institucion nos ofrece identidad prefabricada

a cambio de autonomia.

11.3 Cuando somos datos

Las instituciones, incapaces estructuralmente de comprender la singularidad humana, solo
pueden operar con grupos, categorias y tipologias. No actuan con personas: actuan sobre
categorias de personas. No hay ciudadanos: hay demografias. No hay individuos: hay segmentos

de poblacion.

Por tanto, su centro de interés deja inevitablemente de ser el ciudadano concreto —con su
historia uUnica, sus vinculos especificos, su proyecto vital singular— para convertirse en el sistema
mismo: el entramado de instituciones, organizaciones y macroestructuras que gestionan la

sociedad como si fuera una maquina.

Este desplazamiento tiene consecuencias politicas gravisimas que socavan los
fundamentos mismos de la democracia. Las instituciones son las depositarias de la confianza y la
representacion que les concedemos para gobernar el Estado, el mercado y la sociedad. Si se
separan de las personas reales, el poder deja de ser expresion de la voluntad del pueblo y pasa a

ser expresion de la minoria institucionalizada que pertenece a las Super y Meta Instituciones.

El resultado es una democracia elitista, o incluso una oligarquia tecnocratica, donde la
legitimidad no proviene del consenso ciudadano sino del control de la informacion, los flujos
econémicos y las reglas del sistema. Como advirti6 el politélogo Sheldon Wolin, esto es

"democracia invertida": mantiene las formas de la democracia mientras vacia su contenido?'®.

217 Fromm, E. (1941). El miedo a la libertad. Paidos.

218 Wolin, S. (2008). Democracy Incorporated: Managed Democracy and the Specter of Inverted Totalitarianism.



Una democracia elitista o una oligarquia tecnocratica no tiene por qué ser una forma de
gobierno mala en si misma —hay argumentos a su favor desde Platén—, pero lo que no se puede
hacer es actuar a escondidas. No se puede vender a las personas un sistema genuinamente
democratico que no lo es. No se puede forzarlas a institucionalizarse para sobrevivir mientras se

les dice que son libres.

Actuando asi se desprestigia el sistema democratico y se favorece la aparicion de las
Personas-Institucion mas agresivas y despiadadas, dispuestas a lo que sea para imponerse en el
campo de batalla del entramado institucional. Al fin y al cabo, las Instituciones estan demostrando
con su comportamiento que todo es una farsa, que son ellas quienes controlan realmente los
mecanismos del poder, y que las Unicas personas que pueden prosperar son las
Personas-Institucion mas despiadadamente eficientes o las que ya son parte de las Super y Meta

Instituciones.

El valor de la Persona que no esta institucionalizada se vuelve practicamente nulo, y su
unica opcién para mantener un minimo poder de decision sobre su propia vida es integrandose
en un grupo mas grande o incorporandose completamente a una Institucion. Las Instituciones
que fueron creadas para ayudar a las Personas en la gestion de la Sociedad toman el poder, y
ahora en lugar de ayudar y adaptarse a la sociedad y las necesidades reales de las Personas,
exigen que sean las Personas quienes cambien y se adapten a una Sociedad hecha a medida de

las Instituciones.

Es la inversidbn completa de la relacion de servicio: el sirviente se ha convertido en amo, y

el amo en sirviente.

¢ Coémo justifican las instituciones este cambio radical de roles? Empujandonos a aceptar,
supuestamente por nuestro propio interés, que es mejor delegar. Que el entramado institucional
es mas competente, mas seguro, mas racional que las falibles Personas con sus emociones

impredecibles y sus sesgos cognitivos.

Nos convencen de que renunciar al control es una forma superior de libertad, y que el
sacrificio de la autonomia individual es el precio inevitable —y razonable— del bienestar colectivo.
La vida —se nos repite constantemente— es demasiado compleja para dejarla en manos de las

falibles Personas; mejor confiar en quienes pueden gestionarlo todo con la precisién de los

Princeton University Press.



algoritmos y la neutralidad supuesta de las normas.

Pero esta cesidn voluntaria encierra una paradoja profunda y peligrosa que ya Isaiah Berlin

identificd con claridad.

La libertad puede entenderse de dos maneras radicalmente distintas: como libertad
negativa —la ausencia de coercion o interferencia externa—, y como libertad positiva —la
capacidad de gobernarse a uno mismo y participar activamente en la determinacion del propio

destino?™®.

El problema, segun Berlin, surge cuando la idea de libertad positiva es apropiada y
distorsionada por el poder para justificar la dominacion "en nombre del bien comun". En ese
momento critico, el Estado o las Super Instituciones afirman saber mejor que nosotros lo que
realmente deseamos, lo que realmente nos conviene, lo que realmente necesitamos. Y terminan
imponiendo sus decisiones como si fueran las nuestras, como si fueran expresidén de nuestra

"verdadera voluntad".

Asi, la libertad se transforma insidiosamente en obediencia racionalizada: creemos actuar
por voluntad propia cuando, en realidad, solo hemos interiorizado profundamente las érdenes del
sistema. Cambiamos las cadenas visibles de la esclavitud antigua por una obediencia invisible,

voluntaria, e incluso orgullosa de la servidumbre moderna.

Esta ilusion de libertad es uno de los mecanismos de control mas eficaces de la
dominacion contemporanea. La persona ya no siente el peso fisico de las cadenas, porque ha
aprendido a desear exactamente lo que el entramado institucional le ofrece: seguridad predecible,

confort material, reconocimiento social dentro de categorias prefabricadas.

En nombre de la eficiencia y del orden, sacrificamos alegremente el espacio de la duda, la
disidencia y la decision genuinamente propia. Y al hacerlo, debilitamos irreparablemente los
vinculos humanos que nacen de la confianza y la empatia —esos mismos vinculos que ninguna

institucién puede replicar ni sustituir.

La educaciéon, los medios de comunicacion y la burocracia cotidiana contribuyen

sistematicamente a este propdsito: se ensefa a la sociedad a no pensar criticamente, pero a

219 Berlin, 1. (1958). "Dos conceptos de libertad", en Cuatro ensayos sobre la libertad. Alianza Editorial, Madrid, 1998.



sentirse pensante. Se nos repite incesantemente que cada cesion de poder —cada "cookie"
aceptada, cada voto delegado, cada dato personal cedido— es por nuestro bien y nuestra
seguridad, aunque con cada una de ellas desaparezca un fragmento mas de nuestra capacidad

real de decision.

11.4 El engranaje perfecto: de creadores a criaturas

La humanidad, que en origen cred las Super y Meta Instituciones precisamente para
gestionar la complejidad social que ella sola no podia manejar, acaba completamente absorbida
por ellas. La persona en sociedad, de agente se convierte en engranaje; de creador, en criatura;

de sujeto, en objeto.

La unica forma de sobrevivir con cierto grado de dignidad dentro del sistema es
institucionalizarse uno mismo: asumir su légica como propia, adoptar sus métricas como medidas
de éxito personal, interiorizar sus valores como valores auténticos. Ya no confiamos en el
conocimiento empatico ni en el vinculo humano como fuentes de comprension y seguridad, sino

exclusivamente en la razén instrumental y la eficiencia del control algoritmico.

Asi, los gobiernos pueden bombardearnos diariamente con cifras sobre PIB, inflacién,
gasto social, numero de vehiculos por habitante, indices de competitividad, rankings
internacionales. Pero esos datos no nos informan: nos conforman. No sirven para liberarnos

mediante el conocimiento, sino para justificar el propio sistema que nos somete.

La paradoja es perfecta: la sobredosis de informacion es imposible de gestionar para el ser
humano individual, y es justamente para gestionar esa sobredosis de informacion por lo que las
Personas creamos originalmente a las instituciones. Pero ahora esas mismas instituciones utilizan

la sobredosis informativa como mecanismo de control.

El exceso de informacién no ilumina, sino que oscurece. La sobrecarga informativa nos
paraliza cognitivamente, nos genera ansiedad constante y nos hace desesperadamente

dependientes de quienes dicen poder interpretarla por nosotros: las instituciones expertas.

Inundarnos de informacion —banal o relevante, veridica o falsa, util o manipuladora— tiene

por objetivo hacernos dolorosamente conscientes de nuestras limitaciones, reabrir nuestros



miedos y empujarnos a justificar la propia existencia de las Instituciones e indirectamente su
manera autoritaria de actuar. Sus politicas igualitarias y homogeneizadoras, su uso exclusivo de la

razon instrumental, su desprecio por la dimension emocional de la existencia®®.

Y asi se cierra el circulo perfecto y claustrofobico: cuanto mas desbordados nos sentimos
por la gestion légico-racional que requiere la institucionalizacién total de la sociedad, mas
justificamos su existencia y su expansion. Ellas gestionan la complejidad que ellas mismas han
creado y amplificado. Y nosotros, asustados, agradecidos y exhaustos, entregamos nuestra

libertad a cambio de la ilusidn de estabilidad.
Cuando dejamos de vivir: la disolucion del yo

Cuando delegamos completamente nuestra voluntad, cuando renunciamos a la accion
auténoma, cuando ya no tenemos horizonte propio ni proyecto vital genuino, dejamos de vivir
para nosotros mismos y pasamos a ser vividos por otros. Nuestra Cultura Interior se disuelve
progresivamente pues no importa nuestra especificidad y nos convertimos en mera parte de la

Cultura Exterior de quienes nos dominan.

El individuo que se resiste a institucionalizarse pierde sistematicamente poder, acceso a
recursos y reconocimiento social. Su unica forma de existir con cierta dignidad material es
integrarse en una institucion o en un grupo corporativo que lo represente y proteja (la patria, el
club, la nacién, la empresa, la religion, la secta, el partido, la ideologia politica). Pero esa

proteccion tiene un precio existencial altisimo: la pérdida de su singularidad y de su voz propia.

Para que esta sumisién sea psicoldgicamente aceptable y no genere revueltas constantes,
el sistema necesita mantener cuidadosamente la ilusidon de libertad. Debe convencernos de que
aun decidimos, de que seguimos siendo "capitanes de nuestro destino", duefios de nuestras

vidas.

220 Herbert A. Simon sefialé que en un mundo rico en informacion, la atencién se convierte en el recurso escaso y
cuando la atencion es escasa delegamos la interpretacion en sistemas expertos (Designing Organizations for an
Information-Rich World, 1971). Niklas Luhmann desarrollé la idea de que los sistemas sociales reducen complejidad
mediante mecanismos de confianza que sustituyen la comprension directa: confiamos en las instituciones precisamente
porque no podemos procesar toda la informacion disponible. Sin embargo, esta confianza no es neutra: genera dependencia
estructural respecto a los sistemas expertos (Vertrauen: Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexitat [Confianza],
1968; Soziale Systeme [Sistemas sociales], 1984). Michel Foucault, por su parte, mostré cémo el poder disciplinario funciona
precisamente mediante la produccion masiva de informacion que solo las instituciones pueden interpretar (Vigilar y castigar,
1975). Eli Pariser (The Filter Bubble, 2011) ha explorado cémo el exceso de informacion se convierte en una herramienta de
control y dependencia en el entorno digital. Byung-Chul Han (La sociedad de la transparencia (2012) y Infocracia (2022) indica
que el exceso de informacion no genera verdad sino ruido y el resultado es fatiga y sumisién funcional.



Lo consigue mediante dos estrategias complementarias y extraordinariamente efectivas:

Primero, simulando participacion mediante mecanismos democraticos o mediaticos que
dan la sensacion psicolégica de eleccion y control. Votamos entre opciones prefabricadas,
"participamos" en consultas cuyo resultado ya esta decidido, "elegimos" entre productos casi

idénticos que nos dan la ilusion de ejercer nuestra voluntad.

Segundo, redefiniendo completamente el éxito humano en términos exclusivamente
materiales, de modo que la autorrealizacién se mida por el consumo y la acumulacién, no por la

conciencia, la creatividad o los vinculos profundos.

En este contexto radicalmente empobrecido, realizarse como persona ya no significa ser
libre para crear, amar, comprender o transformar, sino meramente ser libre para adquirir. Elegir
entre opciones de consumo reemplaza completamente a elegir un modo de vida. La libertad se

reduce a libertad de mercado.

11.5 Los tiburones no son malvados: hacia una comprension no moralista del problema

Para finalizar esta parte y adentrarnos en la solucion dejame insistir en algo que he
repetido muchas veces y que es crucial para la comprension final de las soluciones; no debemos
caer en el fatalismo ni en la demonizacion simplista. Las instituciones no son entidades malévolas
habitadas por villanos que conspiran para destruirnos. Simplemente actuan segun su naturaleza

estructural, segun las posibilidades y limitaciones de lo que son.

Los tiburones atacan a las focas no por crueldad o maldad, sino por instinto de
supervivencia. Las instituciones tampoco destruyen la humanidad por maldad consciente, sino
por limitacion ontoldgica. Carecen de empatia no porque la rechacen moralmente, sino porque no
pueden tenerla. Solo pueden reproducir la légica del control, la eficiencia y la supervivencia

institucional.

Pero mientras no transformemos radicalmente su naturaleza, mientras no encontremos
formas de organizacion social que no requieran esta mutilacion de lo humano, seguiremos siendo

para ellas datos procesables y recursos explotables, nunca personas con dignidad intrinseca.

El problema no es moral: es estructural. Y requiere soluciones estructurales, no sermones

moralizantes.



Cada tipo de institucion tiene utilidad en un nivel diferente de nuestra vida social. Las
micro-instituciones regulan nuestras interacciones cotidianas inmediatas; las instituciones orales
coordinan grupos mediante memoria compartida; las super-instituciones plasman el conocimiento
en soportes fisicos que trascienden generaciones; y las meta-instituciones gobiernan a las

propias instituciones.

Los diferentes tipos no implican que una micro-institucion sea "inferior" a una meta-institucion en
términos de valor humano o importancia vital. Simplemente son diferentes herramientas para
problemas de distinta escala. Una cena familiar bien organizada no es menos valiosa que un

tratado internacional; simplemente opera en otro nivel de complejidad.

Lo que si es progresivo —y profundamente preocupante— es que en cada nivel ascendente la
distancia emocional y el desconocimiento mutuo entre las partes aumentan exponencialmente,
hasta que con las meta-instituciones, la institucion se desvincula completamente de las personas

concretas. El conocimiento empatico desaparece por completo del sistema.

Al Ministerio de Hacienda no le importan o mas minimo los sentimientos de las personas
afectadas por sus decisiones. Al mercado de futuros le da absolutamente igual si hoy has tenido
un buen o mal dia, si estas enfermo o desesperado. La agencia de calificacidon crediticia que

hunde la economia de un pais no ve las caras de los millones de personas cuyas vidas destruye.

Y no es por un tema de maldad consciente o desprecio deliberado: es simplemente que no son
seres humanos con capacidad de empatia. Son meta-instituciones operando segun su logica

interna. No pueden sentir porque estructuralmente carecen de esa capacidad.

Somos las personas a quienes nos corresponde contrarrestar el poder y la fria racionalidad
instrumental de las instituciones con el conocimiento que nos proporciona la empatia y la
inteligencia emocional. Ese es nuestro papel irreemplazable en el sistema. Pero cuando
renunciamos sistematicamente a crear vinculos de confianza directa con las otras personas del
grupo, cuando supeditamos toda nuestra organizacion social a las instituciones delegando en

ellas toda responsabilidad, y cuando finalmente renunciamos incluso a controlarlas



democraticamente, estamos creando Meta-Instituciones cada vez mas fuertes en sociedades

cada vez mas deshumanizadas.

El resultado es una sociedad unida débilmente donde los lazos de confianza interpersonal se van
sustituyendo progresivamente por miedos difusos hacia lo desconocido y los desconocidos. La

solidaridad se transforma en sospecha, la comunidad en agregado de individuos aislados.

12.1 El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la crisis

Toda institucion nace como una herramienta disefiada para resolver un problema concreto en un
contexto histérico determinado. Es hija de su tiempo, producto de una cultura especifica, de una
tecnologia disponible, de unas creencias compartidas y de una vision particular del futuro
deseable. Se disefa para avanzar hacia un horizonte donde ese problema especifico desaparezca

o al menos se mitigue.

Pero el éxito institucional contiene una paradoja raramente reconocida: si la institucion logra
realmente su objetivo original, transforma radicalmente la sociedad que la cred. Y esa nueva
sociedad —mas compleja, mas interdependiente, con nuevas capacidades, pero también nuevas
vulnerabilidades— ya no tiene los mismos problemas ni las mismas necesidades que la sociedad

original.

La institucion que ayer fue una solucién elegante, mafana posiblemente sera un obstaculo
pesado. Asi, cada avance institucional contiene inexorablemente el germen de su propia
obsolescencia: cuando ftriunfa plenamente, se convierte en un fosil funcional que sigue
consumiendo recursos, pero que ya no responde a las necesidades reales de la sociedad

transformada.

La crisis estructural de nuestra sociedad moderna comenzé a gestarse, aunque pocos lo
percibieran entonces, a finales del siglo XIX. El éxito arrollador de las primeras meta-instituciones
—mercados financieros globales, Estados-nacion consolidados, parlamentos democraticos con
sufragio ampliado, partidos politicos de masas modernos, declaraciones de derechos universales,

corporaciones multinacionales, normas y tratados internacionales— borré casi completamente



todo rastro funcional de la edad medieval y su predominio de super-instituciones locales y

fragmentadas.

Este nuevo sistema institucional solucion6 efectivamente muchos problemas graves que habia
padecido la sociedad occidental durante siglos: las hambrunas recurrentes, las epidemias
devastadoras, las guerras de religiéon, el absolutismo arbitrario, la servidumbre feudal. Ofrecié
satisfaccion a necesidades emergentes que la sociedad anterior ni siquiera podia conceptualizar.
Y brindé herramientas de gestion social muchisimo mas potentes que permitieron coordinar

millones de personas.

En ese sentido histérico fundamental, las meta-instituciones fueron la primera red mundial de
gestion de las interconexiones: una especie de proto-Internet institucional que enlazé fisicamente
a los estados, mercados y culturas del planeta mediante flujos constantes de datos, dinero, leyes,
mercancias y decisiones administrativas. Como sefalo el historiador econémico Karl Polanyi en
su obra fundamental, este sistema transformé radical e irreversiblemente la estructura econémica
y social del planeta entero: los mercados globales autorregulados y los Estados liberales
centralizados sustituyeron definitivamente al feudalismo y al control eclesidstico omnipresente,
liberando la iniciativa individual y extendiendo progresivamente la nocién de derechos

universales®'.

Por primera vez en la historia humana, el mundo funcioné como un solo organismo administrativo
global, donde cada decisién local —una quiebra bancaria en Viena, una revolucién en México,
una innovacioén tecnoldégica en Manchester— podia tener consecuencias inmediatas en territorios

remotos.

12.2 La expansion v el éxito innegable del siglo XX

El éxito de las meta-instituciones durante el siglo XX fue absolutamente innegable por cualquier
métrica razonable. Los sistemas democraticos se expandieron desde un pufado de paises a la

mayoria del planeta. El comercio internacional crecid exponencialmente conectando economias

21 Karl Polanyi (1944). The Great Transformation. Beacon Press. Polanyi documenta cémo las instituciones del
mercado autorregulado y el Estado-nacién moderno transformaron radicalmente la sociedad europea en el siglo XIX, con

consecuencias tanto liberadoras como destructivas.



remotas. Los derechos humanos pasaron de ser declaraciones aspiracionales a marcos juridicos
vinculantes. Las grandes corporaciones multinacionales conformaron cadenas de valor globales

que permitieron un crecimiento econdmico sin precedentes historicos.

Se cred una arquitectura institucional global —Naciones Unidas, Fondo Monetario Internacional,
Banco Mundial, Organizacion Mundial del Comercio, tribunales internacionales— que parecia
capaz de gestionar pacificamente la complejidad planetaria. La esperanza de vida se duplicé en
muchas regiones. La mortalidad infantil colapsé. La alfabetizacion se universalizé. La pobreza

extrema se redujo dramaticamente.

Pero con ese crecimiento espectacular llegé también, inevitablemente, la hipercomplejidad
sistémica y el coste exponencial de mantenimiento de toda esa maquinaria institucional. Como
explico el antropdlogo Joseph Tainter en su influyente teoria sobre el colapso de sociedades
complejas, las civilizaciones no colapsan por fallar en sus objetivos, sino paraddjicamente por
tener demasiado éxito: cada nueva capa institucional afadida requiere mas recursos —energia,
personal, coordinacion, legitimacidon— y genera progresivamente menos beneficio marginal para

la sociedad?®.

Lo que en su origen fue una solucién elegante y eficiente se convierte gradualmente en un peso
muerto que consume recursos sin producir valor proporcional. La burocracia se reproduce a si
misma. Los procedimientos se multiplican. Las capas de control se superponen. Y el sistema

entero se vuelve cada vez mas costoso de mantener funcionando.

12.3 La crisis actual

Los sintomas del agotamiento: rendimientos decrecientes en todos los frentes

Desde finales del siglo XX, y acelerandose dramaticamente en el XXI, el sintoma fundamental es
cada vez mas claro para quien quiera verlo: nuestras meta-instituciones centrales —el sistema

financiero global, los Estados-nacion, la investigacion cientifica, los partidos politicos

222 Joseph Tainter (1988). The Collapse of Complex Societies. Cambridge University Press. Tainter argumenta que las
sociedades colapsan cuando la complejidad institucional alcanza rendimientos decrecientes: cada nuevo nivel de

complejidad resuelve problemas pero genera costes crecientes hasta volverse insostenible.



tradicionales, los organismos multilaterales, las empresas, etc— se encuentran en una fase

avanzada de rendimientos decrecientes.

Siguen funcionando, aparentemente. Los mercados operan, los gobiernos legislan, las
burocracias procesan documentos, los bancos centrales ajustan tipos de interés. Pero lo hacen
con una eficiencia cada vez menor y un coste cada vez mayor. Absorben cantidades crecientes
de recursos —dinero publico, datos personales, energia, atencién ciudadana, confianza social—

sin ofrecer resultados proporcionales ni satisfacer las necesidades reales de las personas.

Como sefala incisivamente el socidlogo aleman Wolfgang Streeck, vivimos desde hace décadas
en una "crisis permanentemente aplazada" del capitalismo democratico, sostenida artificialmente
a base de deuda publica creciente, expansion monetaria sin precedentes, y una desconexion
cada vez mayor entre el poder politico formal y las personas reales que supuestamente

gobierna®®

Aparentemente, hemos dejado atras muchos de los horrores mas visibles del siglo XX: las guerras
totales que devastaron continentes, el capitalismo salvaje sin regulaciones, los genocidios
industrializados, el colonialismo explicito, el racismo institucionalizado legalmente, la negacién
formal de derechos a mayorias. Tenemos mas conciencia ecoldgica declarada, mas sensibilidad
discursiva hacia la igualdad, mas redes formales de cooperacion global, mas derechos laborales

reconocidos.

Pero bajo esa superficie tranquilizadora de progreso narrativo late una inquietud profunda y
creciente: el sistema no funciona realmente como deberia. Las desigualdades econdmicas crecen
exponencialmente alcanzando niveles no vistos desde la Edad Dorada. Las democracias se
vacian progresivamente de contenido real convirtiéndose en teatros rituales. Los estados se
vuelven cada vez mas dependientes y subordinados a las corporaciones tecnolégicas y los flujos

financieros globales que escapan completamente a cualquier control ciudadano efectivo.

Seguimos inyectando cantidades masivas de recursos —econdmicos, politicos, simbdlicos— en

el sistema para evitar que se derrumbe visiblemente, pero lo que mantenemos artificialmente vivo

223 \Wolfgang Streeck (2014). Buying Time: The Delayed Crisis of Democratic Capitalism. Verso. Streeck analiza como
las meta-instituciones del capitalismo democratico occidental estan en crisis sistémica desde los afos 70, requiriendo

intervenciones cada vez mas costosas para mantener su funcionamiento.



es, muy posiblemente, una estructura institucional que ya ha cumplido su ciclo histérico y que se

sostiene solo por inercia y por el miedo colectivo al vacio que dejaria su colapso.

El diagndstico es grave, pero no fatal. Toda crisis sistémica abre, al mismo tiempo, un espacio de
posibilidad. Las grietas en el edificio institucional no solo amenazan con derrumbarlo: también
dejan entrar luz. En los capitulos que siguen exploraremos esas grietas no como sintoma de
colapso definitivo, sino como umbrales hacia formas nuevas —aun inciertas, aun fragiles— de ser

personay de convivir.



Todo ciclo institucional histérico termina cuando la sociedad que lo sostiene deja de encontrar en
él su reflejo, cuando las instituciones ya no procesan adecuadamente las necesidades reales de
las personas, cuando el coste de mantenerlas supera claramente los beneficios que

proporcionan. Hoy nos acercamos aceleradamente a ese punto de inflexion.

Al igual que las super-instituciones medievales dieron paso histéricamente a las
meta-instituciones modernas mediante un proceso largo y doloroso de guerras, revoluciones y
transformaciones culturales, el agotamiento evidente de las meta-instituciones actuales apunta

inexorablemente hacia una nueva transicion civilizatoria.

Estamos al borde de un cambio civilizatorio comparable a la revoluciéon neolitica o la
revolucion industrial. Quizas la pregunta fundamental ya no sea si las meta-instituciones actuales
caeran —eso parece cada vez mas inevitable—, sino qué tipo de instituciones queremos vy
podemos construir conscientemente después de su obsolescencia: ¢unas que nos alejen todavia
mas de nuestra humanidad esencial sumergiéndonos en la abstraccion algoritmica total?, junas
que nos devuelvan trabajosamente a ella recuperando vinculos de confianza directa?, o ¢existe
quizas una tercera posibilidad que aun no somos capaces de imaginar? Porque si imaginar el
futuro ya es complicado, imaginar el futuro para otro tipo de sociedad con otros seres humanos
ya es practicamente imposible. Porque no podemos olvidar que al igual que los seres humanos
hemos cambiado con cada avance institucional y la persona de una sociedad neolitica agrafa es
absolutamente diferente de un joven de Tokio que hace videos en YouTube, es seguro que el

préximo cambio conllevara inevitablemente un nuevo tipo de Persona que no podemos definir.

Pero antes de explorar las formas emergentes que ya apuntan hacia ese futuro, conviene
entender por qué las transiciones civilizatorias no son simplemente decisiones colectivas, sino

procesos estructurales que responden a dinamicas mas profundas.

13.1 Estructuras disipativas: cuando el flujo desborda el sistema

Imaginemos un rio que fluye tranquilamente por su cauce. Aumentamos gradualmente el caudal:

el rio se adapta, se ensancha, fluye mas rapido. Pero si seguimos aumentando el caudal mas alla



de cierto punto critico, el rio desborda, cambia de curso, arrastra puentes, crea nuevos canales,

necesita nuevos puentes. La estructura antigua ya no puede contener el flujo.

El fisico y quimico llya Prigogine, Premio Nobel de Quimica en 1977, mostré que este fendmeno
no es una simple metafora, sino una ley general de los sistemas complejos. Prigogine llamé
"estructuras disipativas" a aquellos sistemas que se mantienen estables Unicamente mientras el
flujo de energia (o informacion, o materia) que los atraviesa permanece dentro de ciertos limites®*.
Cuando ese flujo aumenta mas alla de un umbral critico, la estructura antigua colapsa y, en
condiciones especificas, emerge espontdneamente una nueva estructura mas compleja, capaz de

gestionar ese flujo mayor.

Esta dinamica, descubierta inicialmente en sistemas quimicos y fisicos, describe con precision
inquietante el comportamiento de las instituciones sociales. Las instituciones son, en cierto
sentido, estructuras disipativas: se mantienen estables procesando un flujo relativamente
constante de informacion, problemas, demandas, conflictos. Cada instituciéon tiene una
"capacidad de procesamiento" determinada por su estructura interna: sus normas, sus jerarquias,

sus procedimientos, su personal, sus tecnologias.

Pero cuando ese flujo aumenta bruscamente —por una revolucion tecnoldgica, una crisis
econdmica, una guerra, o la emergencia de nuevos tipos de informacidén que la institucion no
sabe clasificar— la capacidad de procesamiento se ve desbordada. La institucion entra en crisis.
Sus procedimientos habituales dejan de funcionar. Sus categorias no captan la realidad. Sus

respuestas llegan tarde o resultan inadecuadas.
En este punto pueden suceder dos cosas:

1. Colapso y rigidificacion: La institucion responde al desbordamiento cerrandose,
simplificando brutalmente la realidad, imponiendo categorias por la fuerza. Esto puede
mantenerla funcionando temporalmente, pero a costa de perder legitimidad y generar
resistencias crecientes.

2. Reorganizacion emergente: La institucion (o el sistema institucional en su conjunto)
colapsa parcialmente, y en ese espacio de inestabilidad emergen nuevas formas de

organizacion, nuevas instituciones, nuevas maneras de procesar la informacién disponible.

224 |lya Prigogine e Isabelle Stengers, Order Out of Chaos: Man’s New Dialogue with Nature, Bantam Books, 1984.
Para desarrollos del pensamiento complejo y su aplicacion a sistemas sociales e institucionales, véase Edgar Morin,
El Método (especialmente vol. 1: La naturaleza de la naturaleza), y Fritjof Capra, The Web of Life, Anchor Books, 1996.



La historia ofrece ejemplos claros de ambos procesos:

La imprenta (siglo XV) aumentd drasticamente el flujo de informacién disponible en Europa. Las
instituciones medievales —Iglesia, universidades, monarquias— intentaron primero controlar ese
flujo mediante censura e Index Librorum Prohibitorum. Pero el desbordamiento era estructural: no
se podia volver atras. El resultado fue una reorganizacion completa del sistema institucional
europeo: Reforma protestante, Estados nacionales modernos, universidades seculares, prensa

periddica, opinidn publica.

Internet (finales del siglo XX) multiplicé exponencialmente el flujo de informacion disponible. Las
instituciones del siglo XX —gobiernos, partidos, medios de comunicacion, universidades—
intentaron primero mantener su papel de filtros autorizados. Pero nuevamente el desbordamiento
es estructural. Estamos viviendo, en tiempo real, la fase de inestabilidad: las instituciones
antiguas pierden capacidad de procesamiento, legitimidad y coherencia, mientras que nuevas
formas institucionales —plataformas digitales, redes distribuidas, sistemas algoritmicos—
emergen con capacidades muy superiores para gestionar volumenes masivos de informacion,
pero con légicas que todavia no comprendemos del todo ni hemos aprendido a gobernar y que

no son necesariamente humanas, ni humanizantes.

Los agentes artificiales representan un salto adicional en este proceso. No solo aumentan el
volumen de informacién disponible, sino que transforman cualitativamente el tipo de
procesamiento posible: informacion que se analiza, se clasifica, se responde y se genera a

velocidades y escalas inaccesibles para instituciones humanas tradicionales.

Desde la perspectiva de Prigogine, o que vivimos no es simplemente una "crisis" en el sentido de
disfuncién temporal, sino un umbral de reorganizacion estructural. Las instituciones heredadas
del siglo XX no pueden procesar el flujo actual de informacién. No es una cuestioén de voluntad o
de mejores procedimientos: es una cuestion de capacidad estructural. El sistema esta en el punto

critico donde la estructura antigua tiende a colapsar si ha de emerger una nueva.

La pregunta no es si habra transformacion —la hay siempre que se cruza el umbral critico—, sino
qué tipo de estructura emergente resultara. Porque, como advirtié Prigogine, la emergencia no
es determinista: en los puntos de bifurcacion, pequenas fluctuaciones pueden empuijar al sistema

hacia configuraciones radicalmente distintas. El futuro no esta escrito. Pero tampoco es arbitrario:



esta limitado por las condiciones iniciales y por las leyes que rigen la auto-organizacion de

sistemas complejos.

Sin embargo, existe un problema adicional: incluso cuando comprendemos que estamos en un
umbral de reorganizacién estructural, resulta extraordinariamente dificil imaginar conscientemente
qué vendra después. Y esto no es casualidad. Es consecuencia de otra limitacion estructural, esta

vez no fisica sino epistemoldgica: la ceguera sistémica.

13.2 La cequera estructural de los sistemas.

Hemos visto que las transiciones civilizatorias responden a dinamicas estructurales: cuando el
flujo de informacién desborda la capacidad de procesamiento de las instituciones existentes, el
sistema colapsa y emerge una nueva configuracion. Pero nos enfrentamos a un problema
epistemolégico fundamental adicional que dificulta enormemente cualquier intento de
transformacion consciente. Toda sociedad esta atrapada, al menos parcialmente, en el marco
conceptual de sus propias instituciones dominantes. Cada sistema institucional define no solo
como gestionamos practicamente la realidad social, sino también —y esto es crucial— qué

podemos siquiera ver y pensar sobre esa realidad.

Desde dentro de un sistema institucional establecido, imaginar algo que aun no existe es
extremadamente dificil, porque los marcos institucionales no solo regulan las conductas
permitidas, sino que también estructuran las categorias mentales mismas con las que

comprendemos el mundo y hos comprendemos a nosotros mismos.

El socidlogo aleman Niklas Luhmann, tedrico de los sistemas autopoiéticos (sistemas que se
producen a si mismos), describidé esta limitacion estructural con una lucidez casi clinica: "El

sistema no puede ver fuera de si mismo; solo puede observar sus propias operaciones"??.

Dicho de otro modo: las instituciones observan necesariamente el mundo con los ojos de su
propia estructura interna, mediante sus propios codigos operativos. Todo lo que no encaje
limpiamente en sus procedimientos, categorias o esquemas clasificatorios simplemente no existe
para ellas como dato procesable, o se interpreta automaticamente como una anomalia, un error,

una desviacién que debe corregirse o suprimirse.

225 |Luhmann, Niklas. Sistemas sociales: Lineamientos para una teoria general. México: Universidad Iberoamericana,
1998.



Por eso, cuando una sociedad vive una transformacién tecnolégica, cultural o simbdlica profunda,
las instituciones dominantes no suelen percibirla inicialmente como una oportunidad de
evolucion, sino como algo incomprensible; una amenaza existencial al orden establecido que

debe neutralizarse.

Esta ceguera estructural explica histéricamente por qué ninguna civilizacién ha podido prever con
claridad su propio cambio de paradigma antes de que ocurriera. Los administradores del Imperio
Romano tardio no veian venir el feudalismo. Los sefiores feudales no imaginaban el
Estado-nacion centralizado. Las monarquias absolutas no comprendian la democracia liberal que
las reemplazaria. En general, todos estos sistemas no desaparecieron porque alguien los
derrocara violentamente desde fuera, sino porque agotaron internamente su capacidad de ver y
procesar adecuadamente la realidad social que las rodeaba. Su lenguaje institucional dejé de

coincidir con el mundo real.

13.2 Las fronteras de lo visible: limites, fisuras v umbrales

Sin embargo, aunque el sistema institucional no pueda estructuralmente "ver" mas alla de si

mismo, las personas concretas si podemos hacerlo. Esta es una diferencia absolutamente crucial.

A diferencia de las instituciones, que operan mediante cdodigos cerrados gestionados por la
inteligencia instrumental, las personas habitamos simultdneamente varios mundos diferentes. La
Cultura Exterior de las personas esta hecha de muchos presentes distintos y se despliega en una
constelacion de registros distintos: el institucional formal, el simbdlico y cultural, el afectivo y
emocional, el tecnoldgico y material, y el relacional e interpersonal. Estos registros no se viven de

manera aislada, sino que se entrecruzan constantemente en la experiencia cotidiana.

Las personas nhavegamos esta complejidad utilizando dos formas de conocimiento inseparables:
la inteligencia racional —capaz de analizar, clasificar y prever— vy la inteligencia emocional
—capaz de interpretar intenciones, captar matices, generar confianza y otorgar sentido a la

experiencia vivida.

Esta multiplicidad irreducible de experiencias —y esta capacidad de entenderlas desde multiples
puntos de vista— nos permite intuir, sentir, imaginar configuraciones que todavia no tienen

nombre institucional. Podemos percibir contradicciones, detectar sufrimientos, reconocer



injusticias que no caben en ninguna categoria oficial. Podemos ver lo que el sistema no puede ver

porque no puede reducirlo a reglas explicitas ni a calculos formales.

En este sentido, la célebre frase de Pascal —"el corazén tiene razones que la razén no
entiende”®®— ilumina algo fundamental: la inteligencia emocional permite a las personas captar
dimensiones de la realidad que permanecen invisibles para la racionalidad instrumental de las
super-instituciones y meta-instituciones. No se trata de irracionalidad, sino de una forma de
conocimiento distinta, complementaria y, a menudo, mas profunda. Es precisamente esta
capacidad la que nos permite detectar espacios donde las normas institucionales dejan de
funcionar con claridad, umbrales donde algo nuevo esta intentando emerger sin haber sido

todavia codificado por el sistema.

Los antropdlogos, socidlogos y tedricos sociales contemporaneos han hablado de estos espacios
intermedios con distintos nombres técnicos: boundaries (fronteras), cleavages (fisuras),
intersticios, zonas liminares, espacios de liminalidad. En todos los casos se refieren
fundamentalmente a lugares sociales de transito donde las normas institucionales existentes
dejan de aplicarse con claridad y emergen experimentalmente nuevas formas de relacion,

comunicacion, intercambio y construccion de sentido®®

Son precisamente estos espacios ambiguos —las grietas del sistema— los que nos permiten
entrever hacia donde se esta desplazando realmente una sociedad mas alla del discurso oficial de

sus instituciones.

Las grietas aparecen tipicamente cuando una institucion ya no logra procesar eficientemente
ciertos flujos de informacion, intercambio o relacidn social, o cuando las personas empiezan a
generar espontaneamente practicas, tecnologias o significados que escapan completamente al
control y la comprensién institucional. Son los primeros indicios empiricos de que la forma actual

de organizar la vida social esta empezando a resquebrajarse estructuralmente.

226 Blaise Pascal, Pensées (ed. pdstuma, 1670), fragmento 277 (numeracién Brunschvicg) o 423 (numeracién

Lafuma): "Le coeur a ses raisons que la raison ne connait point." La traduccién habitual al castellano es "El corazon tiene
razones que la razéon no entiende", aunque una traduccion mas literal seria "El corazén tiene sus razones que la razén
desconoce por completo”.

227 Turner, Victor (1969). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Aldine Publishing



Las grietas no nos muestran el futuro con claridad fotografica —eso seria imposible—, pero si nos
orientan direccionalmente. Son como las primeras luces tenues de un amanecer que todavia no

ha roto completamente el horizonte, pero que ya iluminan parcialmente el paisaje.

Si aprendemos colectivamente a mirar en ellas —sin miedo paralizante al cambio y sin nostalgia
paralizante del pasado— podremos reconocer antes de tiempo qué instituciones especificas
estan muriendo funcionalmente y qué formas nuevas de cooperacion, confianza, intercambio o

conocimiento estan intentando nacer dolorosamente en los margenes del sistema.

13.3 Un ejemplo histérico de las grietas

En el capitulo 7 vimos cdmo las transiciones institucionales medievales duraron siglos. Ahora
volvemos a aquel periodo, pero con otra mirada: no para ver la lentitud del cambio, sino para

detectar las grietas que anunciaron su llegada.

Para comprender como las grietas institucionales emergen cuando la informacion comienza a
circular fuera del control de las instituciones dominantes, resulta especialmente esclarecedor
volver a la Europa medieval. No porque se trate de un periodo excepcionalmente oscuro o
atrasado —como a veces se ha caricaturizado—, sino precisamente porque constituye uno de los
ejemplos historicos mas claros de estabilidad prolongada seguida de una crisis lenta, difusa y no

intencional.

La transicidén que se inicia entre los siglos Xl y XlIl no adopta la forma de una ruptura frontal contra
el orden establecido. No hay un "asalto" consciente a las instituciones. Lo que observamos es
algo mucho mas sutil y, por ello, mas profundo: la aparicion progresiva de practicas,
sensibilidades y formas de autocomprension y comportamiento autodinamico®® que ya no

encajan del todo en el marco institucional vigente, aunque todavia dependan de él para existir.

Este ejemplo medieval permite ver con especial nitidez como, en situaciones de crisis

institucional, la informaciéon no controlada —textos, relatos, saberes, formas de narrarse a uno

228 E| concepto de modo de comportamiento autodindmico no debe confundirse con el concepto de individualismo,
pues, aunque en Europa ambos conceptos han estado fusionados desde fines del siglo XV, pueden vincularse a origenes
distintos. Mientras que el concepto de modo de comportamiento autodinamico se centra en interacciones especificas entre
el cuerpo humano y el entorno social o fisico, el concepto de individualismo se refiere a una tendencia del individuo a
enfatizar su propia significacion, anhelos y deseos vis a vis los de otros miembros del grupo. p.102. Harald Kleinschmidt. La
transformacion de ideas y actitudes en el mundo medieval. Ediciones Akal. Madrid 2009



mismo— comienza a erosionar lentamente el pacto candnico dominante, abriendo fisuras que

obligaran, con el tiempo, a una transformacion estructural.

Tras el colapso de la mayoria de las super-instituciones romanas, Europa occidental entra, a partir
del siglo VII, en un largo periodo de estabilizacion. La sociedad es mayoritariamente analfabeta,
estructurada sobre instituciones orales y micro-instituciones locales, y cohesionada por un Pacto

Canonico cristiano articulado por la Iglesia catdlica.

La fuerza de este pacto no reside en la coercion militar ni en una administracion centralizada
—que la Iglesia no posee—, sino en su capacidad para organizar el sentido, definir los limites del
mundo legitimo vy filtrar cualquier contacto significativo con el exterior. La sociedad cristiana
medieval se concibe como una gran comunidad moral cerrada, protegida simbdlicamente de un

exterior percibido como cadtico, peligroso o directamente demoniaco.

El sistema funciona porque es estable, y es estable porque minimiza la complejidad. La
informacion circula lentamente, de forma ritualizada y bajo supervision eclesiastica. Es un sistema
estable. El conocimiento no se acumula: se transmite. La memoria no se archiva: se repite. La

verdad no se discute: se recuerda.

Desde el punto de vista antropoldgico, el pensamiento medieval se caracteriza por una primacia
casi absoluta del grupo sobre el individuo. La identidad personal no se concibe como algo
interior, privado o autdbnomo, sino como una funcién del lugar ocupado dentro de un orden dado:

familia, estamento, linaje, comunidad, Iglesia.

La Cultura Exterior —las normas, los rituales, las jerarquias— no solo regula la vida social, sino
que define quién es cada cual. Fuera del grupo, el individuo no es nadie. No hay una “vida

interior” separada del rol social; hay, como mucho, obediencia, culpa o mérito ante Dios?®.

El éxito o el fracaso no se interpretan como resultado de decisiones humanas, sino como signos
de la voluntad divina. Preguntarse demasiado por las causas puede resultar sospechoso:

interpretar ya es, potencialmente, dudar.

229 Golin Morris, The Discovery of the Individual, 1050-1200, University of Toronto Press, 1987. Morris analitza com la nocién
de individuo emerge gradualmente durante este periodo.



A partir del siglo XI, este equilibrio comienza a tensionarse. No porque el pacto candnico deje de
ser creido, sino porque el volumen de informacién, el marco de posibilidades de algunas
personas empieza a aumentar: crecimiento econdémico, mejora agricola, estabilizacién de rutas,

contactos con Bizancio y el mundo islamico, recuperacion de textos clasicos®°.

La Iglesia intenta controlar este proceso limitando el acceso a los textos, monopolizando la
interpretacion vy filtrando la traduccién. Pero el problema ya no es solo qué se sabe, sino cémo se
sabe. La lectura silenciosa, el libro como objeto portatil y privado, la educacién escolastica, el
contacto con los libros de otras culturas introducen una novedad decisiva: la experiencia interior
del conocimiento y su gestién. Los lectores pueden contrastar sus pensamientos y experiencias
no solo con los preceptos religiosos expresados por el clero, sino con los pensamientos vy
experiencias de otras personas y con su manera de organizar ese conocimiento. Por ejemplo,
aunque ahora pueda parecer trivial, las listas, tablas, formulas y recetas se vuelven moneda
corriente en la Baja Edad Media gracias a la proliferacion de los libros. Tales recursos literarios
profundizan aun mas un nuevo tipo de pensamiento, proporcionando formas de clasificar y

explicar los fendmenos con precisién cada vez mayor®”.

El saber deja de ser exclusivamente publico, oral y grupal, y comienza —para algunos— a

convertirse en un didlogo silencioso entre una conciencia y un texto.

La transformacion de la relacion entre individuo y grupo se hace especialmente visible en la
literatura. El contraste entre La Chanson de Roland (siglo Xl) y Perceval ou le Conte du Graal de

Chrétien de Troyes (finales del siglo XIl) ilustra de forma ejemplar este desplazamiento.

Roland es un héroe plenamente medieval. No tiene vida interior auténoma. Su identidad esta
completamente absorbida por el grupo: el ejército, el linaje, el honor colectivo de los francos y de
Carlomagno. Roland no reflexiona, encarna. Su valor no reside en quién es, sino en cuanto esta
dispuesto a sacrificarse por el grupo. Incluso su arrogancia solo se evalua en funcién de si

engrandece o no la gloria colectiva.

%0 Jacques Le Goff, La civilizacién del Occidente medieval, Paidds, 1999. Proporciona un panorama ampli del renaixement
cultural dels segles XI-XIII.

281 Jack Goody, The Domestication of the Savage Mind, Cambridge University Press, 1977, p. 37.



Perceval, en cambio, es un héroe en busqueda. No sabe quién es, ni cudl es su lugar. Su nobleza
no depende exclusivamente del reconocimiento externo, sino de una condicién interior que debe
descubrir y educar. El relato de Perceval no es una epopeya publica, sino un itinerario iniciatico,
un proceso de aprendizaje interior que solo adquiere sentido cuando el protagonista reflexiona

sobre sus errores, silencios y decisiones.

Roland muere por el grupo sin preguntarse por qué. Perceval vive preguntandose como debe vivir

para pertenecer al grupo sin dejar de ser él mismo.

Chrétien de Troyes no es un caso unico. Estos cambios los podemos empezar a detectar en una
linea que sobrevive en los goliardos, pasa por las obras liricas en latin de religiosos como

233

Gottschalk d'Orbais®®? o Notger el Tartamudo?®® y florece en algunos trovadores, en libros civiles

como el Domesday encargado por Guillermo |, el redescubrimiento por parte de Irnerio del

234

Digesto™" de Justiniano y el derecho romano, en las iniciativas de algunos obispos para fundar

nuevas escuelas catedralicias, o en iniciativas individuales como las del monje Pierre Abélard®®®,
para culminar todo este hilo histérico en la figura de Marie de France, coetanea de Chrétien de

Troyes y, en mi opinidn, la primera mujer moderna de Europa®*®

Como explica Norbert Elias: "El cambio puesto de manifiesto en la literatura no fue, simplemente
un cambio limitado a la literatura. La particular sensibilidad de los escritores permitié que, como
tropas avanzadas de la sociedad, por decirlo asi, percibieran y dieran forma a cambios que se
operaban en el ambito mas amplio de las sociedades a las que pertenecian, en la convivencia
misma de las personas. De no haber sido asi, no habrian encontrado lectores que les

comprendieran y apreciaran. Estas formas literarias son, de hecho, indice de la lenta ascensién

%2 Gottschalk de Orbais defendia una doble predestinacion radical que, al ser ldgicamente coherente,

desestabilizaba el papel mediador de la Iglesia y el equilibrio entre doctrina, autoridad y cohesién social.

233 Notker el Tartamudo introduce una fisura complementaria a la de Gottschalk al desplazar el saber desde la
autoridad doctrinal pura hacia la experiencia, la memoria y la forma, mostrando que el conocimiento necesita mediaciones
humanas —narrativas y emocionales— para ser efectivo en la comunidad.

234 El Digesto —compilacion sistemética del derecho romano clasico ordenada en el siglo VI por el emperador
Justiniano— habia permanecido durante siglos en un estado de semi olvido en Europa occidental. Irnerio, no solo recuperd el
texto, sino que introdujo una nueva manera de leerlo. En lugar de tratarlo como una mera recopilacion de normas antiguas, lo
abordd como un sistema racional coherente, susceptible de ser estudiado, interpretado y ensefiado.

235 pierre Abélard fue clave por introducir el uso sistematico de la razén critica, defendiendo que comprender
precede a creer y situando la intencién del sujeto en el centro del juicio moral.

238 June Hall McCash, ed., The Cultural Patronage of Medieval Women, University of Georgia Press, 1996. Marie de
France representa un caso excepcional de veu femenina culta i autbnoma en el segle XII.



hacia un nuevo plano de conciencia que se observa en una serie de sociedades"?*.

Este nuevo modo de ser no niega al grupo, pero lo reconfigura. La pertenencia deja de ser
automatica y pasa a ser relacional. El individuo comienza a verse como alguien que aporta algo
propio —una sensibilidad, un talento, una experiencia— y que debe negociar su lugar dentro del

conjunto.

No estamos aun ante el individuo moderno, auténomo y secular. No hay derechos subijetivos ni
libertad de conciencia en sentido pleno. Pero si aparecen fisuras: sujetos que se perciben como
algo mas que una funcion del estamento, y que empiezan a experimentar la interioridad como un

espacio significativo.

Estas figuras —poetas, trovadores, juristas, intelectuales, clérigos inquietos— no destruyen el
sistema. Lo tensionan al ampliar el marco de posibilidades de otras personas. Introducen
informacién nueva que el marco canodnico intenta absorber, reinterpretar o neutralizar. Durante

siglos lo consigue. Pero cada intento de contencion deja pequefas grietas.

A comienzos del segundo milenio, nada parece haber cambiado de forma radical. Las
instituciones siguen en pie, la fe es hegemonica, el orden social se mantiene. Sin embargo, el

sistema ha entrado en una fase nueva: la fase de las fisuras.

La informacion circula mas rapido, el conocimiento se acumula, la cultura interior de las personas
gana peso, Y las instituciones ya no pueden procesar todos los efectos de aquello que ellas
mismas han contribuido a generar. La crisis institucional no surge de un ataque externo, sino de

una sobrecarga interna de complejidad.

Las fisuras no muestran todavia el futuro, pero lo anuncian. Son el lugar donde el sistema
empieza a fallar en silencio. Y es precisamente ahi —en esos margenes ambiguos donde
conviven lo viejo y lo nuevo— donde se gestan las transformaciones que, siglos mas tarde, daran

lugar a un nuevo marco institucional y a una nueva manera de ser persona.

237 Norbert Elias, El proceso de la civilizacién: Investigaciones sociogenéticas y psicogenéticas, Fondo de Cultura
Econdmica, 1987, p. 451.



13.5 Las arietas del presente: experimentos liminares de un mundo nuevo

Hoy, en nuestro momento histérico especifico, las grietas estructurales se manifiestan
visiblemente en todos los niveles del entramado institucional. Las meta-instituciones tradicionales
—mercados regulados, estados soberanos, sistemas financieros centralizados, partidos politicos
de masas, corporaciones empresariales o mediaticas— se ven constantemente desbordadas por
flujos de informacion, innovacién tecnoldgica y accion social que escapan completamente a sus

estructuras de control y comprension.

Estas grietas no son meros accidentes: son espacios liminares, zonas de transicién donde la

sociedad experimenta, casi a ciegas, nuevas formas de coordinacion y de sentido.
Veamos algunos ejemplos concretos y cotidianos de estas grietas contemporaneas:

e Economia descentralizada: cuando dos personas deciden hacer un bypass completo al
sistema financiero tradicional y utilizan una criptomoneda como Bitcoin o Ethereum para
intercambiar valor sin intermediarios bancarios ni supervision estatal, actuan fuera del
marco de control monetario de los Estados-nacion y los bancos centrales.

e Legitimacion juridica alternativa: cuando particulares registran un contrato mediante
tecnologia blockchain, sin pasar por notarios ni registros de propiedad estatales, estan
creando una forma paralela de legitimacién juridica.

e Asesoramiento sin intermediarios: cuando los ciudadanos, en lugar de acudir a
funcionarios o abogados, recurren cada vez mas a agentes conversacionales de
inteligencia artificial —ChatGPT, Claude, Gemini— para resolver dudas administrativas,
legales o técnicas, sustituyen parte del saber institucional profesional por una inteligencia
distribuida y accesible.

e Poder simbdlico descentralizado: cuando los grandes medios tradicionales, apoyados
por los Estados-nacion, intentan imponer una narrativa global homogénea pero son
sistematicamente superados en alcance e influencia por creadores independientes en
redes sociales o plataformas descentralizadas, asistimos a un desplazamiento tectonico
del poder simbdlico tradicional.

e Gobernanza post-institucional: cuando comunidades enteras se organizan mediante
DAOs (Organizaciones Autdnomas Descentralizadas) que toman decisiones colectivas a
través de votaciones en blockchain, sin necesidad de jerarquias ni lideres, estan

ensayando nuevas formas de gobierno cooperativo sin estructura institucional fija.



e Educacion fuera del marco institucional: cuando millones de jévenes aprenden
programacion, arte o historia en plataformas abiertas como YouTube, Coursera, o Khan
Academy, o a través de comunidades autoorganizadas, se produce una grieta en la
autoridad del sistema educativo formal, que pierde su monopolio sobre la validacion del
conocimiento.

e Salud y ciencia ciudadana: cuando pacientes comparten diagndésticos y tratamientos en
foros o redes de biohacking y medicina comunitaria, o utilizan sensores personales y datos
abiertos para autogestionar su salud, estan desplazando parte del poder médico y
farmacéutico hacia una esfera de autogestion civil.

e Cultura y propiedad intelectual: cuando la inteligencia artificial genera obras literarias,
visuales o musicales sin autor humano claro, las instituciones de derechos de autor y los
marcos legales de la creatividad quedan en entredicho.

e Movimientos sociales liquidos: cuando protestas globales como #MeToo, Fridays for
Future o Black Lives Matter se articulan sin lideres fijos ni estructuras jerarquicas, solo a
través de hashtags y afectos compartidos, emergen formas espontaneas de movilizacion

imposibles de canalizar por los partidos o sindicatos tradicionales.

En todos estos casos, las instituciones tradicionales se enfrentan a una misma paradoja: los
ciudadanos ya no esperan pacientemente a que las instituciones actuen por ellos ni les otorguen
permiso para hacerlo. Crean directamente sus propias soluciones, aprovechando los vacios

legales y tecnolégicos.

Cada bypass institucional exitoso es una grieta donde se experimenta practicamente el futuro,
donde un nuevo sistema se prueba a si mismo desde sus margenes. Y es precisamente ahi —en
esos margenes ambiguos donde conviven lo viejo y lo nuevo-, que al igual que en la época
medieval se estan gestando las transformaciones que daran lugar a un nuevo marco institucional

y a una nueva manera de ser persona.

Y en cierta manera, al igual que en la época medieval, la reaccion institucional, en general, vuelve
a ser absorber recursos, restringir alternativas y reutilizar en beneficio propio lo que pueda. Es
decir, ante estas pérdidas progresivas de control y legitimidad, la reaccion de las

meta-instituciones suele ser predeciblemente ftriple:



Primero, absorber cantidades crecientes de recursos —presupuestarios, legislativos, policiales—
para intentar mantener su funcion tradicional incluso cuando esta ya no responde a necesidades
reales. Se excusa la propia inutilidad de la institucién con la excusa de que el problema es que le
faltan recursos. Como advirtié Joseph Tainter en su teoria del colapso, las instituciones en declive
historico tienden a consumir cantidades exponencialmente crecientes de recursos solo para
mantener su funcién basica, acelerando asi paraddjicamente su propio colapso al agotar la

capacidad de la sociedad para sostenerlas®®

Segundo, legislar agresivamente para restringir, dificultar o incluso criminalizar el uso de las
nuevas herramientas o conocimientos que las desafian: regular las criptomonedas, limitar la
inteligencia artificial, controlar las redes sociales, imponer trazabilidad obligatoria a las

transacciones digitales, restringir la encriptacion o vigilar las comunicaciones privadas.

Tercero, absorber lo que no pueden controlar. Paradodjicamente, las nuevas herramientas
tecnoldgicas que actualmente desafian al viejo sistema institucional —criptomonedas, inteligencia
artificial, plataformas digitales— corren a su vez el grave riesgo de convertirse simplemente en
nuevas formas de control corporativo o algoritmico aun mas opacas e incontrolables que las

anteriores.

Aunque cada intento de las meta-instituciones por conservar el poder mediante la restriccion y la
represion no frena la transformacién: la acelera. Lo que el sistema considera “amenazas” —las
grietas— son, en realidad, las valvulas de escape de una sociedad que ya no cabe dentro de su
arquitectura institucional.

Como en otros momentos de la historia, el exceso de complejidad y la rigidez de las normas

convierten el éxito del pasado en el obstaculo del presente.

La sociedad esta, una vez mas, reinventando sus formas de confianza, coordinacién y legitimidad
desde abajo. Al igual que en el ejemplo de la época medieval hemos visto que no se cuestionan
los pilares de la sociedad y su pacto candnico, ahora tampoco se cuestionan abiertamente los
pilares de la actual sociedad: democracia, libertad, privacidad, estados nacion, derechos
humanos, intimidad, economia de mercado. Simplemente se esta experimentando en sus limites.

Y en esas grietas —esos intersticios donde lo viejo aun no ha muerto y lo nuevo todavia no ha

nacido— se estan gestando los prototipos del mundo que vendra.

2% Joseph Tainter (1988). The Collapse of Complex Societies. Cambridge University Press. Tainter documenta cémo
las instituciones en declive consumen crecientes recursos para mantener su funcion, acelerando el colapso sistémico.



13.6 El valor de mirar en los bordes: las periferias como antenas del futuro

El patron historico se repite con notable consistencia. Por ejemplo, mucho antes de que la
Reforma protestante del siglo XVI rompiera definitivamente la unidad del cristianismo occidental,
la Iglesia catdlica medieval se habia vuelto estructuralmente incapaz de canalizar adecuadamente

la experiencia religiosa viva y directa de los creyentes ordinarios.

Pero esa experiencia espiritual intensa no desaparecié simplemente: se desplazd progresivamente
hacia formas alternativas que actuaban fuera del marco clerical oficial: devociones populares
heterodoxas, peregrinajes masivos no autorizados, veneracion de reliquias locales, cofradias
laicas autogestionadas, movimientos misticos marginales. La jerarquia eclesiastica institucional
interpretd sistematicamente esas practicas emergentes como desviaciones heréticas peligrosas
que debian suprimirse, cuando en realidad eran formas embrionarias de una religiosidad futura

que eventualmente cristalizaria en el protestantismo y la contra-reforma y transformaria Europa®®.

Del mismo modo, los nuevos fendmenos sociales que nacen hoy en los margenes del sistema
institucional establecido —redes descentralizadas de intercambio, comunidades digitales
autogestionadas, movimientos culturales espontaneos sin liderazgo formal, formas
experimentales de gobernanza— son experimentos liminares de una sociedad que intenta
reorganizar sus vinculos de confianza fuera del marco agotado de las meta-instituciones

tradicionales.

Por eso, el reto intelectual y practico fundamental no es predecir con exactitud el futuro —una
tarea epistemoldogicamente imposible desde dentro del sistema actual—, sino aprender
colectivamente a observar con atencion los bordes, esos lugares sociales y tecnoldgicos donde la
estructura institucional comienza a vibrar, deformarse y resquebrajarse, para intentar prepararse

para el cambio.

Como recordaba el sociologo francés Edgar Morin, "la complejidad real de los sistemas humanos

no se entiende observando sus centros estables y visibles, sino observando sus margenes

inestables e invisibles”?*°

239 Eamon Duffy (1992). The Stripping of the Altars: Traditional Religion in England 1400-1580. Yale University Press.
Duffy analiza como la religiosidad popular pre-Reforma cre6 formas alternativas de practica religiosa cuando las instituciones
eclesiasticas oficiales ya no satisfacian necesidades espirituales.

240 Morin, El método. El conocimiento del conocimiento, 1986



Solo alli, en el contacto tenso y creativo entre lo establecido y lo emergente, entre lo estable y lo
incierto, entre lo institucionalizado y lo experimental, puede observarse empiricamente cémo el

mundo comienza a reinventarse antes de que el cambio sea oficialmente reconocido.

Las grietas son, en este sentido profundo, antenas sensibles del futuro. No anuncian lo que
vendra con precision profética, pero permiten intuir razonablemente la direccion probable del
cambio civilizatorio. Y si aprendemos colectivamente a leerlas e interpretarlas —sin miedo
paralizante, sin nostalgia reaccionaria, sin voluntarismo ingenuo—, tal vez podamos anticipar y
co-crear conscientemente las instituciones que estan por nacer, antes de que el viejo sistema

colapse cadticamente del todo.

La pregunta que debemos hacernos entonces no es ";como salvamos las instituciones

actuales?", sino ";qué tipo de instituciones o herramientas necesitamos construir que puedan

gestionar la complejidad sin destruir la humanidad?"

13.7 Caracteristicas emergentes

Tras analizar las grietas del presente —esas fisuras donde el orden institucional muestra su
agotamiento estructural—, llega el momento crucial de preguntarnos , aunque solo sea como
conjeturas, qué esta emergiendo exactamente en su lugar. ;Qué formas sociales, qué tipos de

vinculo, qué modalidades de coordinacién estan naciendo en los intersticios del sistema?

Lo que distingue radicalmente esta etapa histérica de todas las transiciones anteriores es
que, por primera vez en la evolucién humana, la innovacién social y la innovacioén tecnolégica
avanzan simultaneamente al mismo ritmo vertiginoso, y lo hacen convergiendo en un terreno
comun: la interconexion directa entre personas que trasciende las mediaciones institucionales

tradicionales.

El amplio periodo de transicion que anteriormente hemos comentado ahora parece
reducirse de siglos a afios. Las herramientas tecnoldgicas que durante siglos solo servian para
comunicar informacién o registrar transacciones de manera pasiva se estan transformando
aceleradamente en entidades activas, en mediadores inteligentes que aprenden de las
interacciones, interpretan contextos y responden adaptativamente. Ya no son simples

instrumentos inertes que usamos: son casi agentes con los que interactuamos.



Surgen asi lo que podriamos llamar caracteristicas emergentes de una sociedad
radicalmente nueva: una que intenta —no sabemos aun si con éxito— equilibrar la inmensa
potencia racional de las instituciones con la imprescindible sensibilidad emocional de las
personas. Una sociedad que busca recuperar la escala humana sin renunciar a la capacidad de

coordinacion compleja.

13.8 El problema fundamental: conocimiento racional sin inteligencia emocional

Retomemos brevemente los fundamentos. Las personas somos seres profundamente sociales
por naturaleza evolutiva, y como tales, necesitamos vivir en grupo para sobrevivir y florecer. Vivir
en sociedad de manera estable requiere confianza mutua, y esa confianza nace
fundamentalmente del conocimiento mutuo entre las personas que conviven: saber quién es el

otro, qué valora, cdmo reaccionara.

Sin embargo, conocer verdaderamente a los demas no es tarea sencilla ni directa: la mente
humana es difusa, cambiante, contradictoria, opaca incluso para uno mismo. Afortunadamente,
disponemos de dos grandes herramientas cognitivas complementarias para aproximarnos a ese
conocimiento del otro: la inteligencia racional (Que analiza, categoriza, predice mediante logica) y

la inteligencia emocional (Qque empatiza, intuye, comprende mediante resonancia afectiva).

Hemos visto también a lo largo de este andlisis que nuestras capacidades individuales
para gestionar grupos relativamente grandes son severamente limitadas por nuestras
restricciones cognitivas. El nimero de Dunbar sugiere que solo podemos mantener relaciones
significativas con aproximadamente 150 personas®' y aunque ahora se cuestione esta cifra, es
obvio que gestionar via relacion directa de conocimiento personal, grupos de centenares de
personas es practicamente imposible. Para superar esta limitacién natural, hemos amplificado una
habilidad innata que tenemos: la capacidad de crear micro-instituciones, rutinas y roles que nos

permiten coordinarnos con miles o millones de desconocidos.

24 El nimero de Dunbar, propuesto por el antropologo britanico Robin Dunbar ( Dunbar, R. I. M. (1992). Neocortex
size as a constraint on group size in primates. Journal of Human Evolution, 22(6), 469-493.), es una estimacion del limite
cognitivo del ser humano para mantener relaciones sociales estables, situado alrededor de 150 personas(’). Segun su
hipétesis, este limite deriva del tamafio del neocdrtex y se observa también en otras especies sociales de primates. Sin
embargo, investigaciones mas recientes han cuestionado la validez empirica de este numero. Un estudio de Russell A. Hill y
Andrew M. S. Dunbar (Hill, R. A., & Dunbar, R. I. M. (2017). Social network size in humans. Human Nature, 28(1), 56-74.)
reconocié que el tamafo real del grupo puede variar ampliamente segun el contexto cultural y tecnoldgico, y en 2021 un
analisis de Lindenfors, Wartel y Lind (Lindenfors, P., Wartel, A., & Lind, J. (2021). No evidence for a fixed Dunbar number in
humans. Biology Letters, 17(9): 20210158.) concluyé que no hay evidencia soélida que respalde un numero fijo, sugiriendo que
la capacidad social humana es mas flexible y contextual de lo que se pensaba.



Pero aqui reside el problema estructural que hemos analizado extensamente: estas
instituciones solo pueden ayudarnos utilizando el conocimiento racional y/o instrumental. Carecen
completamente de inteligencia emocional y, por lo tanto, hay una dimensiéon fundamental de
como son realmente las personas —sus motivaciones profundas, sus valores vividos, sus
necesidades emocionales— que las instituciones apenas pueden conocer o simplemente ignoran

sistematicamente.

A medida que nuestra civilizacién ha delegado progresivamente mas y mas funciones
vitales en instituciones cada vez mas abstractas, hemos construido una sociedad
extraordinariamente eficaz en la gestion racional de recursos y procedimientos... pero
profundamente desequilibrada, casi patoldgicamente carente, en su dimension emocional y
empatica. Una sociedad que sabe administrar con precision, calcular con exactitud y legislar
exhaustivamente, pero que ha olvidado cémo sentir colectivamente, cobmo reconocer al otro

como sujeto de dignidad y no solo como objeto de gestion.

Por eso, el siguiente paso evolutivo de nuestra organizacion social no puede limitarse
simplemente a hacer instituciones mas eficientes computacionalmente o mas veloces
procedimentalmente: necesitamos urgentemente nuevas formas de vinculo social capaces de
restaurar la empatia en la esfera publica sin renunciar a la capacidad de coordinacién a gran

escala.

La pregunta fundamental que se abre es: ;seremos capaces de construir instituciones que
sientan, que incorporen de alguna manera la inteligencia emocional? ;O al menos desarrollar
herramientas tecnolégicas que nos permitan ampliar nuestra propia inteligencia emocional
colectiva hasta un nivel equiparable al inmenso poder racional de las estructuras institucionales

existentes?

13.9 Detectando lo emergente

La primera sefal llegd como un rumor en los terminales de Bloomberg. Algo extrafio estaba
ocurriendo con las acciones de GameStop, una cadena de tiendas fisicas que todos en Wall
Street daban por muerta desde hacia afos. Los grandes fondos bajistas —hedge funds
acostumbrados a moldear el mercado a voluntad— estaban tranquilos: llevaban meses
apostando millones a que la accion seguiria cayendo. El guion era conocido, controlado, casi

rutinario.



Pero en cuestion de dias, ese orden quedd hecho anicos.

Mientras los analistas buscaban explicaciones en los informes trimestrales, en un foro
aparentemente caotico de Reddit —r/WallStreetBets— miles de usuarios anénimos compartian
memes, analisis improvisados y un objetivo comun: comprar acciones de GameStop no por
razones economicas convencionales, sino como un acto colectivo de rebelién contra los fondos
especuladores. Lo que parecia una broma se convirtio en una estrategia sofisticada, coordinada
sin lideres, sin asambleas y sin instituciones: una multitud digital, dispersa globalmente, actuando

como un solo actor.

En cuestion de horas, el precio se dispardé con una violencia que ningun modelo institucional
habia previsto. Los hedge funds que habian apostado a la caida de la acciéon empezaron a sufrir
pérdidas de cientos —después miles— de millones. Sus algoritmos, calibrados para detectar
patrones dentro del universo institucional, eran incapaces de procesar este nuevo animal social:
una constelacion de individuos conectados emocionalmente, no racionalmente; movidos por

identidad, humor, resentimiento y juego, no por analisis fundamental.

“Esto no puede estar pasando”, repetian analistas en directo en CNBC. Pero estaba pasando. Y
no lo estaba provocando ningun gran banco, ni un fondo soberano, ni una meta-institucion del
mercado global. Era una turba liquida y anénima de usuarios armados con apps de inversion,
humor absurdo y una inteligencia colectiva que escapaba por completo al marco regulatorio
existente y provoco pérdidas de cientos de millones de euros a algunos grandes especuladores

de la bolsa.

Lo que sucedid6 con GameStop no fue solo una anomalia del mercado: fue una grieta. Una
ventana a un nuevo tipo de coordinacién social que opera mas alla del radar institucional, fuera de
los mecanismos de legitimacion tradicionales, y que es capaz —cuando encuentra un objetivo

compartido— de mover montafas de informacidn, capital y capacidad de accién.



Y lo mas inquietante para las meta-instituciones financieras es que GameStop fue solo la primera

sefial visible®¥

. Desde entonces, episodios similares han surgido en criptomonedas, campanas
virales, boicots distribuidos, movimientos politicos espontaneos o colectas masivas en cuestion
de horas. Cada uno de ellos revela un mismo patron histérico: en las fisuras del sistema, las

personas estan redescubriendo su capacidad de coordinarse sin pedir permiso.

Si observamos con atencion etnografica estas fisuras del sistema institucional actual —esos
espacios liminares donde las normas tradicionales ya no se aplican—, podemos detectar ya los
primeros signos prometedores de este cambio civilizatorio. Aunque ciertamente todavia no hemos
logrado crear instituciones genuinamente empaticas (quizas eso sea una contradiccion en
términos), si que estan emergiendo aceleradamente herramientas tecnoldgicas que amplian
significativamente nuestra capacidad de relacién directa, sin necesidad de pasar por los filtros

opacificadores y homogeneizadores de las instituciones tradicionales.

Las redes sociales digitales, las plataformas de intercambio y valoracion peer-to-peer, las
criptomonedas descentralizadas, la tecnologia blockchain, los grupos de afinidad online, las
comunidades de cddigo abierto y, mas recientemente y con un potencial aun por explorar, las
inteligencias artificiales conversacionales (ChatGPT, Claude, Gemini, Llama, entre muchas otras)
estan funcionando operativamente como instrumentos de conexion directa entre personas que
buscan cooperar horizontalmente, compartir conocimiento sin mediaciones extractivas, o crear

valor de forma descentralizada sin jerarquias rigidas.

Estas herramientas diversas representan lo que el académico Yochai Benkler denominé
brillantemente "la riqueza de las redes": nuevas formas de produccion social que no dependen de
jerarquias institucionales tradicionales ni de mecanismos de mercado convencionales, sino de la

cooperacion voluntaria y el conocimiento compartido en entornos de reciprocidad generalizada®*®.

242 Sobre el caso GameStop y su relevancia institucional pueden consultarse:
— The GameStop Short Squeeze (Journal of Behavioral Finance, 2021);
— Nathaniel Popper, “How Reddit Traders Took On Wall Street”, The New York Times, 29/01/2021;
— Gillian Tett, “The GameStop story is about more than markets”, Financial Times, 2021;
— Sebastian Mallaby, The Power Law (Penguin, 2022), cap. 12;
— Ben Mezrich, The Antisocial Network (HarperCollins, 2021).

243 Yochai Benkler (2006). The Wealth of Networks. Yale University Press. Benkler argumenta que las tecnologias de red permiten
formas de produccion social que no dependen de jerarquias institucionales tradicionales.



Del mismo modo, Clay Shirky mostré empiricamente como estas redes tecnoldgicas permiten "la
coordinacion masiva sin organizaciones": miles o millones de personas pueden organizarse
espontaneamente, compartir conocimiento especializado y actuar colectivamente de manera

eficaz sin necesidad de una institucion central que las coordine, controle o legitime®*.

Ejemplos concretos y cotidianos de estas nuevas formas de organizacion social

post-institucional abundan a nuestro alrededor:

e Los entornos de creacion colectiva de conocimiento como Wikipedia, Stack Overflow,
GitHub, arXiv o los foros especializados, donde el conocimiento se genera, valida y
actualiza de manera genuinamente colaborativa sin una autoridad central que decida qué
es verdadero o valioso. La calidad emerge de la revision por pares distribuida, no de la
certificacion institucional.

e Las comunidades de cédigo abierto (Linux, Python, Mozilla, etc.) que funcionan como
ecosistemas socio-técnicos autoorganizados basados en reputacion técnica, confianza
construida mediante contribuciones verificables, y reciprocidad a largo plazo. Son
instituciones extremadamente eficaces pero sin estructura jerarquica formal.

e Los sistemas de reputacién digital distribuida y las valoraciones en plataformas de
intercambio (Uber, Airbnb, TripAdvisor, Google Reviews, eBay) que intentan —con éxito
variable— sustituir la confianza interpersonal tradicional basada en conocimiento directo
por métricas publicas y verificables de fiabilidad. Se intenta que la reputacién se construya
transaccion a transaccién de manera transparente.

e Las redes de apoyo mutuo online y los foros terapéuticos comunitarios (grupos de Reddit,
Discord, foros de salud mental) que actuan como nuevas formas de cuidado emocional y
soporte psicolégico completamente fuera de los marcos institucionales clasicos de la
medicina o el trabajo social. La ayuda fluye horizontalmente entre personas con
experiencias compartidas.

e Las iniciativas de ciencia ciudadana donde aficionados colaboran con investigadores
profesionales en proyectos cientificos reales (Galaxy Zoo, Foldit, iNaturalist), difuminando

las fronteras entre expertos institucionales y publico general.

244 Clay Shirky (2008). Here Comes Everybody: The Power of Organizing Without Organizations. Penguin. Shirky explora como las
herramientas digitales permiten coordinacién masiva sin estructuras institucionales formales.



e Los sistemas de financiacién colectiva (crowdfunding, Kickstarter, Patreon) que permiten a
creadores obtener recursos directamente de sus comunidades sin pasar por instituciones

financieras o culturales tradicionales como bancos, editoriales o productoras.

Todas estas experiencias diversas comparten un principio comun fundamental: la confianza
vuelve a generarse directamente entre personas, no entre instituciones ni a través de
instituciones. Son herramientas o entornos socio-técnicos disefados para facilitar el
conocimiento mutuo entre personas, vinculadas para potenciar colectivamente sus capacidades

individuales, pero sin secuestrar, filtrar, pacificar o monopolizar el conocimiento que se comparte.

Es decir, facilitan a las personas la gestién en sociedad sin tener que pasar necesariamente por
una institucion intermediaria que captura y gestiona parte del conocimiento o del valor generado

quedandose con una porcion sustancial como precio de la mediacion.

Y como guinda prometedora, pero inquietante a todos estos nuevos entornos de coordinacién
post-institucional, nos encontramos con las inteligencias artificiales conversacionales que facilitan
aun mas exponencialmente la creatividad individual, la participacion colaborativa y el acceso al
conocimiento en todos estos entornos, actuando como asistentes personalizados que amplifican

las capacidades cognitivas de cada persona.

13.10 De la opacidad institucional a la visibilidad algoritmica

A diferencia de las super- y meta-instituciones, cuyo poder radica fundamentalmente en el control
monopolistico de la informacién (saber lo que otros no saben, decidir quién accede a qué
conocimiento), las herramientas emergentes se legitiman precisamente por su transparencia:
permiten ver las relaciones sociales, las reputaciones construidas y las interacciones en tiempo

real de manera publica y verificable.

En lugar de reducir sistematicamente las personas a categorias administrativas homogéneas o
roles funcionales intercambiables, estas nuevas plataformas fomentan (al menos en teoria) la
expresion individual diversa y la interaccidn directa personalizada entre personas con identidades

complejas.

Como observa agudamente el socidlogo Manuel Castells, estamos asistiendo a una transicién
histérica desde un orden jerarquico tradicional basado en la obediencia a la autoridad hacia un

"orden en red" basado en la comunicacion horizontal y el intercambio de informacion entre nodos



relativamente autonomos®®. Este cambio civilizatorio implica una inversién completa del principio
institucional clasico: el éxito de una organizacion ya no se mide por su capacidad de controlar,
ocultar o monopolizar informacién estratégica, sino por su capacidad de maximizar el
conocimiento compartido abiertamente para que las personas conectadas se autoorganicen

espontaneamente y generen valor colectivo que beneficia a todos.

El éxito organizativo no depende de dominar informacién escasa, sino de facilitar la circulacién
abundante de conocimiento para que la red emergente sume exponencialmente mas que la

simple adicion de las partes aisladas. Es el principio de la inteligencia colectiva distribuida.

Y aunque este cambio parece prometer esperanzadoramente un renacimiento del vinculo humano
directo y la confianza interpersonal a escala global, la historia de la tecnologia nos recuerda
constantemente que todo nuevo medio técnico puede ser también —y frecuentemente es— un

nuevo medio de control y dominacién aun mas sofisticado e invisible que los anteriores.

245 Manuel Castells (1996). The Rise of the Network Society. Blackwell.



Una simbiosis prometedora pero ambigua

Estas nuevas herramientas tecnolégicas —a las que podemos denominar tentativamente
Instituciones-Agente para distinguirlas tanto de las instituciones tradicionales como de los meros
instrumentos pasivos— parecen funcionar de manera cualitativamente diferente: mas como
extensiones simbidticas de las capacidades humanas (prétesis cognitivas y sociales) que como

entidades auténomas jerarquicas que nos dominan desde arriba.

Estan siendo disenadas explicitamente —al menos en su retérica— para aprender
adaptativamente de cada interaccién, ajustarse a contextos especificos y responder de manera
cada vez mas "humana" o "natural”, evolucionando junto a las personas y no por encima de ellas
como hacian las instituciones tradicionales. No son instituciones, son herramientas que se

amoldan a nosotros tanto como nosotros nos amoldamos a ellas.

Aunque debemos reconocer honestamente que, por ahora, su capacidad real de establecer una
relacion en tiempo real genuinamente simbidtica y personalizada con cada persona es todavia

muy limitada y problematica. La personalizacion actual es mayormente superficial.

Si estas Instituciones-Agente lograran cumplir genuinamente esa promesa tecnoldgica y social
—y es un "si" enorme—, podrian convertirse efectivamente en los nuevos superpoderes del
individuo: entidades socio-técnicas extraordinariamente complejas en su funcionamiento interno
pero flexibles y adaptables en su comportamiento externo, capaces de evolucionar

continuamente junto a nosotros respondiendo a nuestras necesidades cambiantes.

En ese escenario optimista, conceptos que hoy nos parecen fundamentalmente contradictorios
—como complejidad y estabilidad, crecimiento y sostenibilidad, automatizacion y humanidad,
eficiencia y empatia— podrian finalmente reconciliarse productivamente, como sugiere el tedrico
de sistemas complejos John Holland en su investigacion sobre como la adaptacion inteligente

construye orden emergente desde la aparente complejidad cadtica®®.

246 John Holland (1995). Hidden Order: How Adaptation Builds Complexity. Addison-Wesley. Holland estudia como
sistemas complejos pueden ser simultaneamente estables y adaptativos mediante mecanismos de aprendizaje.



Sin embargo, toda promesa de reconciliacion sistémica exige una cautela fundamental: la historia
de las instituciones muestra que los lenguajes de adaptacion, eficiencia y progreso han sido
recurrentemente utilizados para legitimar nuevas formas de concentracion de poder.
Precisamente porque estas entidades se presentan como flexibles, inteligentes y alineadas con el
individuo, resulta imprescindible preguntarse si su complejidad adaptativa opera realmente al
servicio de las personas o si, por el contrario, constituye una nueva capa de invisibilidad

institucional.

Quizés, estas nuevas Instituciones-Agente son simplemente herramientas de las
meta-instituciones de nueva generacion disfrazadas inteligentemente con un lenguaje seductor de
transparencia, empoderamiento y horizontalidad, pero que operan fundamentalmente con la
misma logica extractiva y controladora de siempre, solo que de manera mas opaca e

indetectable.

Las plataformas actuales que se presentan discursivamente como "horizontales", "democraticas"
y "empoderadoras" —redes sociales comerciales, economias de plataforma tipo Uber o Airbnb,
criptomonedas controladas por ballenas, e incluso los agentes de inteligencia artificial
propietarios— muestran patrones de comportamiento inquietantemente familiares cuando los
analizamos con rigor: concentracion extrema de poder econdémico y decisional en muy pocas
manos corporativas, opacidad algoritmica radical sobre cémo funcionan realmente, extraccion
masiva y sistematica de datos personales sin consentimiento informado real, y manipulacion

sofisticada del comportamiento mediante diseno adictivo.

Como advierte con contundencia la académica Shoshana Zuboff en su andlisis del "capitalismo
de vigilancia", las plataformas tecnoldgicas siempre pueden convertir astutamente la promesa
retérica de libertad individual y transparencia social en un sofisticado sistema de prediccion
comportamental y control social aun mas efectivo que cualquier institucion tradicional

precisamente porque es invisible y se presenta como empoderamiento?"’.

Asi, las Instituciones-Agente podrian revelarse finalmente como tanto prétesis genuinas que
amplifican nuestra humanidad como nuevas jaulas invisibles que nos atrapan de manera mas

efectiva precisamente porque son coémodas, personalizadas y se presentan como opciones libres.

247 Shoshana Zuboff (2019). The Age of Surveillance Capitalism. PublicAffairs. Zuboff documenta cémo las
plataformas digitales que prometen transparencia y empoderamiento operan mediante extraccion y control masivo de datos,
creando nuevas formas de dominacion institucional.



¢ Qué garantiza que no estamos simplemente creando la siguiente capa de deshumanizacion,
mas sofisticada tecnolégicamente y por lo tanto mas dificil de detectar y resistir? ;Coémo

distinguimos entre herramientas genuinamente liberadoras y mecanismos sutiles de control?

14.1 ;Nuevo nivel evolutivo o retorno disfrazado al origen?

Ante este dilema fundamental, emergen claramente dos visiones radicalmente contrapuestas

sobre el significado y el destino de estas Instituciones-Agente.

La visidon critica las ve como el ultimo y mas sofisticado paso en la sustitucién de las
relaciones humanas directas por mediaciones algoritmicas opacas, donde la supuesta
"transparencia" es solo una ilusion cuidadosamente cultivada, la "auto-organizacion" celebrada
ocurre siempre dentro de parametros y arquitecturas de eleccion cuidadosamente disehados por
quienes controlan la infraestructura técnica (grandes corporaciones tecnoldgicas y gobiernos
poderosos), y donde finalmente la inteligencia artificial y la vigilancia ubicua sustituyen
definitivamente incluso la ilusidon de decisiones humanas auténomas. En esta vision distdpica,
pero quizas realista, las meta-instituciones tradicionales se fusionan completamente con la
infraestructura tecnoldgica digital creando un aparato de control total, pero completamente
impersonal, extraordinariamente eficiente pero absolutamente deshumanizado. El pandptico

t248

perfecto de Foucault™ realizado mediante algoritmos de aprendizaje automatico.

La visidon optimista imagina las Instituciones-Agente como protesis inteligentes que amplifican la
empatia humana, adaptdndose personalizadamente a nuestras emociones particulares y valores
individuales para reforzar la autonomia personal y facilitar la coordinacién voluntaria. En esta
vision, la tecnologia nos devuelve la escala humana perdida, permitiéndonos mantener vinculos
significativos con muchas mas personas de las que nuestro cerebro puede naturalmente procesar
y ampliando nuestra capacidad de auditar el funcionamiento de las Instituciones. Mas que
protesis, son agentes simbidticos genuinos que actuan como catalizadores para un retorno
consciente a niveles mas basicos de relacion humana. En este escenario, usariamos estas

herramientas como facilitadores transparentes que nos permiten reconstruir micro-instituciones

2% Foucault planteaba que, en el pasado, el poder se concentraba en una sola persona, encargada de dictar las
leyes y hacerlas cumplir bajo la autoridad de un monarca. En cambio, en el modelo disciplinario moderno, el poder ya no
tiene rostro: cualquier individuo puede ejercerlo, porque todos pueden vigilar y, al mismo tiempo, todos son vigilados por
quienes estan por encima, en una cadena que se prolonga indefinidamente. Asi se mantiene el orden sin necesidad de un
soberano visible.Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisién (1975)



basadas en confianza directa y conocimiento mutuo, pero ahora a una escala globalmente
conectada que antes era imposible. Las Instituciones Agente simplemente amplificarian nuestra
capacidad de conocernos y coordinarnos. Seria una rehumanizacion consciente de las
estructuras sociales que recupera la escala humana sin renunciar a la capacidad de coordinacion

compleja. El mejor de ambos mundos.

Quizas —y esta es posiblemente la posibilidad mas inquietante vy dificil de aceptar— incluso esta
idea esperanzadora sea fundamentalmente una ilusién reconfortante: la ilusién antropocéntrica de
pensar que podemos domesticar completamente las herramientas tecnoldgicas complejas sin
que ellas acaben domesticandonos a nosotros de maneras que ni siquiera podemos anticipar.

Quizas la tecnologia tiene su propia légica evolutiva que trasciende nuestras intenciones.

La unica certeza en este momento liminar es que estamos en medio de una transicion civilizatoria
cuyo desenlace no esta predeterminado, y que las decisiones que tomemos colectivamente en
los préximos anos sobre coémo disefiamos, regulamos y usamos estas nuevas herramientas
determinaran fundamentalmente qué tipo de sociedad y qué tipo de humanos seremos en el

futuro. Y no hablamos de un futuro a siglos vista, sino a aflos o decenios.

La 'persona institucionalizada’ era el resultado de una institucionalizacién excesiva que anulaba la
agencia individual. La 'persona extendida' que ahora quizas emerge tiene que ser diferente: no
puede ser una victima pasiva de la institucion, sino un ser con agencia capaz de escapar a las
meta-instituciones y crear su propio marco institucional. No puede ser un esclavo del sistema,
sino un ser nuevo que de la mano de las instituciones-agente aprenda a navegar el caos; aunque

todavia no tenga claro su destino ni la fiabilidad de su acompanante.

14.2 Instituciones-Agente: Beneficios v Peligros de la Nueva Simbiosis

Recapitulemos criticamente antes de avanzar: ¢son lo que por ahora estoy llamando
instituciones-agente o los agentes para instituciones la solucion definitiva a los problemas
estructurales de nuestra sociedad hiperinstitucionalizada? La respuesta honesta es: No. Al menos

no automaticamente ni sin riesgos graves.

Como toda herramienta, tienen una escala apropiada de aplicacién. Utilizar un grupo de
WhatsApp para hablar durante una cena familiar es tan absurdamente inadecuado como aplicar

rigurosamente el cédigo penal para resolver conflictos dentro de una familia. Cada tipo



institucional y cada herramienta tiene una utilidad o6ptima y unos riesgos especificos que

dependen del nivel de complejidad social en que opera.

Las micro-instituciones funcionan maravillosamente para grupos pequefios con interaccion
frecuente cara a cara. Las super-instituciones son necesarias para coordinar sociedades de miles.
Las meta-instituciones permiten gestionar millones. Y las instituciones-agente prometen —pero
solo prometen— permitirnos recuperar la escala humana sin renunciar a la coordinacién compleja.

Pero esa promesa puede ser tanto una liberacion como una nueva trampa mas sofisticada.

14.3 Primer peligro: la complejidad opaca

El problema de la caja negra tecnoldgica

Las instituciones-agente presentan al menos dos riesgos estructurales evidentes que debemos
reconocer sin ilusiones. El primero y quizds mas fundamental es que debido a su enorme
complejidad tecnoldgica multicapa es practicamente imposible que una sola persona, o incluso
un pequeno grupo de personas expertas, tenga conocimiento completo y verificable de toda la

tecnologia y know-how necesario para recrearla desde cero o auditarla exhaustivamente.

Incluso en su forma aparentemente mas simple y transparente, cualquier institucion-agente
contemporanea requiere inevitablemente multiples capas de super-instituciones y una intrincada
trama de meta-instituciones que gestionan, controlan y monopolizan parte del conocimiento
técnico, los recursos materiales y las decisiones arquitectonicas necesarias para crear, mantener
y operar esa institucidn-agente: corporaciones tecnolégicas multinacionales, organismos
reguladores gubernamentales, industrias extractivas de materiales raros, marcos legales de
propiedad intelectual, infraestructuras de telecomunicaciones, protocolos de internet, estandares

de criptografia.

Por lo tanto, hay siempre necesariamente un nivel o paso en toda institucién-agente que
no tiene control humano directo accesible para el usuario final. Una capa opaca donde debemos

confiar ciegamente en otros actores institucionales®?®,

249

Langdon Winner (1980). "Do Artifacts Have Politics?". Daedalus, 109(1): 121-136. Winner argumenta que las
tecnologias incorporan inevitablemente decisiones politicas y sociales que quedan "congeladas" en su disefio, fuera del
control de usuarios individuales.



Un grupo de WhatsApp es técnicamente una institucion-agente. Facilita la coordinacién entre
personas, se adapta a nuestros patrones de uso, y podemos imaginar un futuro donde aprende

de nuestras interacciones. Parece una simple herramienta neutral al servicio de los usuarios.

Pero ninguna persona individual —ni siquiera un pequeno equipo de ingenieros especializados —
posee realmente todo el conocimiento necesario de hardware (disefio de chips, fabricacion de
semiconductores, arquitectura de servidores), software (sistemas operativos, protocolos de red,
algoritmos de compresion), criptografia (estandares de cifrado end-to-end, gestion de claves),
telecomunicaciones (infraestructura 4G/5G, enrutamiento de paquetes), algoritmos de distribucién
de mensajes, politicas de moderacion de contenido, legislacién sobre privacidad de datos, o
modelos de negocio necesarios para construir WhatsApp completamente desde cero o para

auditar exhaustivamente su funcionamiento.

Uno debe confiar inevitablemente en multiples capas de conocimiento técnico proporcionadas
por meta-instituciones corporativas y gubernamentales que el usuario individual no puede auditar,

verificar ni comprender plenamente®®.

Es perfectamente posible, por tanto —y de hecho probable en muchos casos reales— que una
institucidn-agente incorpore sistematicamente limites arquitectonicos interesados, o
comportamientos emergentes auto-protectores que resulten perjudiciales para los humanos

usuarios.

Esto no significa necesariamente —y es importante enfatizarlo para evitar paranoias infundadas—
que las instituciones-agente vayan a "sublevarse conscientemente" contra las personas como si
fuesen los Terminators de la ciencia ficcion apocaliptica. Esa metafora antropomorfica de la "IA

rebelde con intenciones malévolas" oscurece mas que ilumina el problema real.

Una analogia mucho mas adecuada y realista seria la de un virus informatico o un meme cultural:

una cadena de eventos y efectos no previstos inicialmente que se expande exponencialmente por

20 Cathy O'Neil (2016). Weapons of Math Destruction. Crown. O'Neil documenta cémo los algoritmos aparentemente
neutrales incorporan y amplifican sesgos sistémicos de maneras que sus usuarios no pueden detectar ni controlar.



el sistema socio-técnico y lo desestabiliza progresivamente mediante bucles de retroalimentacion
positiva, sin que nadie en particular haya disefiado conscientemente ese resultado.

Es lo que el socidlogo Charles Perrow llamo "accidentes normales"?*': fallos sistémicos que son
inevitables en sistemas suficientemente complejos e interconectados, donde las interacciones no
anticipadas entre componentes que funcionan "correctamente" generan cascadas de fallos
catastroficos. Como ocurria histéricamente con ciertas redes eléctricas interconectadas donde
cada intento local de corregir una sobrecarga puntual amplificaba paradojicamente el problema

global mediante efectos domind imprevistos, generando apagones masivos.

En sistemas complejos las "soluciones" aparentemente racionales a problemas locales
frecuentemente generan problemas globales aun mayores mediante bucles de retroalimentacion

gue los disefiadores no anticiparon®?.

Si una meta-institucion corporativa o gubernamental controla fundamentalmente el disefo, la
infraestructura o los datos de una institucion-agente, ;como podemos saber con certeza que no
introduce deliberadamente sesgos, puertas traseras o manipulaciones sutiles en favor de sus
propios intereses institucionales cuando esa misma institucion-agente se utiliza supuestamente

para auditarla, supervisarla o regularla?

Es el problema clasico del lobo guardando a las ovejas, o del juez juzgdndose a si mismo. El

conflicto de intereses es estructural e irresoluble dentro del sistema actual.
Ejemplos contemporaneos ampliamente documentados lo ilustran con claridad inquietante:

e Facebook/Meta ha sido acusada repetida y publicamente por investigadores, periodistas y
reguladores de utilizar datos personales recogidos supuestamente de manera "anénima"
en una de sus plataformas (WhatsApp, Instagram) para alimentar sistematicamente otras

herramientas internas, fortalecer mecanismos de publicidad hipersegmentada, o incluso

%51 Perrow, C. (1984). Normal Accidents: Living with High-Risk Technologies. Basic Books. Perrow desarrolla la teoria
de que en sistemas suficientemente complejos e interconectados, los accidentes catastréficos no son aberraciones sino
consecuencias inevitables de la complejidad misma

22 Meadows, D. H. (2008). Thinking in Systems: A Primer. Chelsea Green. Meadows analiza cémo en sistemas
complejos con multiples bucles de retroalimentacion, las "soluciones" locales bien intencionadas frecuentemente generan
problemas globales imprevistos y mas graves.



vender informacién agregada a terceros, todo ello violando sus propias politicas
declaradas de privacidad®®

e Los sistemas de IA conversacional generativa como ChatGPT, Claude, Gemini o Copilot
pueden verse sistematicamente condicionados —conscientemente o no— por directrices
corporativas, presiones gubernamentales o sesgos en los datos de entrenamiento que
afecten profundamente a su supuesta neutralidad, especialmente en temas politicamente
sensibles, comercialmente relevantes, o potencialmente perjudiciales para las empresas
matrices. Los modelos son cajas negras opacas.?*.

e Las aplicaciones de economia de plataforma basadas en reputacion (Uber, Glovo,
Deliveroo, Airbnb, Amazon Marketplace) pueden modificar algoritmicamente la visibilidad
de comentarios negativos, reordenar rankings de reputacidén segun conveniencias
comerciales, o penalizar sistematicamente a trabajadores que se quejan, todo ello sin
transparencia alguna sobre los criterios reales de ordenamiento?®”.

e Incluso proyectos aparentemente transparentes de cédigo abierto han sufrido
histéricamente presiones gubernamentales de agencias de inteligencia para incluir
deliberadamente backdoors (puertas traseras) de acceso no documentadas en protocolos
de criptografia o sistemas operativos, como revelaron dramaticamente los documentos
fitrados por Edward Snowden sobre las operaciones de la NSA. La confianza en el
"cddigo abierto” resultd ser ingenua®®.

e Los algoritmos de redes sociales que supuestamente "solo muestran contenido relevante"
en realidad priorizan sistematicamente contenido polarizante y emocionalmente activador
porque ese tipo de contenido genera mas engagement (clics, tiempo de permanencia,
compartidos), que se traduce en mas ingresos publicitarios, independientemente de la

veracidad o del impacto social del contenido®’.

253 Federal Trade Commission. (2019). Facebook, Inc., In the Matter of (No. C-4365). https://www.ftc.gov/. Zuboff, S. (2019).
The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at the New Frontier of Power. PublicAffairs. Documenta
extensamente las practicas de extraccion de datos de Facebook/Meta

254 European Union. (2024). Artificial Intelligence Act. Official Journal of the European Union.
*5Luca, M. (2016). Reviews, reputation, and revenue: The case of Yelp.com. Harvard Business School Working Paper 12-016.

%6 Greenwald, G. (2014). No Place to Hide: Edward Snowden, the NSA, and the U.S. Surveillance State. Metropolitan Books.
Documenta las revelaciones de Snowden sobre backdoors en sistemas supuestamente seguros.

257 Tufekei, Z. (2018). "YouTube, the Great Radicalizer". The New York Times, March 10. Analiza cémo los algoritmos de
recomendacion priorizan contenido polarizante por razones comerciales independientemente del impacto social.


https://www.ftc.gov/

En todos estos casos ampliamente documentados, la institucidon-agente parece superficialmente
un mediador neutral y transparente al servicio del usuario, pero bajo la superficie accesible opera
una capa técnica, algoritmica y organizativa completamente inaccesible, opaca y controlada por
la meta-institucion corporativa, capaz de alterar radicalmente su comportamiento real sin que el

usuario individual pueda detectarlo, comprenderlo o cuestionarlo efectivamente.

14.4 Sequndo peligro: la obsolescencia del trabajo

El segundo problema es mas inmediato y quizas mas disruptivo. Las instituciones nos
permitieron mejorar nuestra capacidad légico-racional de gestion, haciendo que el trabajo de
gestionar un grupo fuese mas sencillo y las personas pudieran asumir nuevas tareas. Ahora las
instituciones-agente estan coincidiendo con un momento tecnolégico que nos capacita para
hacer lo mismo, pero con muchas menos instituciones y, crucialmente, con muchas menos

personas.

El problema radica en que nuestra sociedad se fundamenta en gran medida, justamente,
en "el trabajo" que nos da la estructura institucional. No concebimos una sociedad en la que las
personas no tengan un trabajo retribuido, con contrato, convenios e impuestos. Pero en nuestro
actual modelo de sociedad, cada vez se necesitan menos personas y recursos para que todo

funcione®®s,

Un ejemplo ficticio clarifica la magnitud del cambio:

Imaginate que estamos en el afo 1913 en Barcelona. El sefior Marc Pons, un director de
cine, ha recibido el encargo de hacer un sencillo documental turistico sobre la ciudad para la
empresa Oldworld Inc. en Nueva York. Para hacer esto Marc Pons requerira como minimo: un
equipo de filmacion e iluminacidén, laboratorios, servicios de correos, transportes terrestres y
maritimos, actores, dobladores, traductores, funcionarios de todo tipo y fabricantes y proveedores
para toda la cadena. Hoy en dia, Marc Pons podria hacer exactamente lo mismo y con muchisima
mas calidad con un movil, una IA para trabajar video, una IA para traducir y un servicio de internet

para subir videos. Todo lo que nos hemos ahorrado en recursos y dinero son personas que hacian

28 Jeremy Rifkin (1995). The End of Work. Tarcher/Putnam. Rifkin anticipé como la automatizacion y las tecnologias
de informacion conducirian a una reducciéon masiva del trabajo humano necesario en la produccion.



una tarea retribuida. Ciertamente muchos trabajos simplemente han cambiado, pero muchos mas

han desaparecido®®.

Cada vez se necesitan menos personas para gestionar y producir, pero cada vez hay mas
personas en nuestras sociedades y estas personas quieren mas dinero para mantener un nivel de
vida superior. ;Como se cuadra el hecho de tener menos trabajo para mas gente que ademas

quiere mas dinero?

Peor aun: cada vez es mas sencillo y econdmico hacer las cosas, excepto para las
instituciones que estan en crisis. Estas cada vez reclaman mas dinero, exigen cobrar mas
impuestos, tasas, canones, porque estan en crisis y sus costes de funcionamiento son mas altos
de lo previsto. Al mismo tiempo, recortan los servicios que pueden ofrecer porque les cuestan

demasiado y no dan abasto.

Es decir, necesitamos menos instituciones y las que quedan son cada vez mas caras e
ineficientes. Buscamos maneras de eliminarlas o adelgazarlas. Ya sea porque no son rentables y
las hacemos quebrar o porque no tienen funcién alguna y las vaciamos de poder. Pero cuando
eliminamos instituciones estamos eliminando el grueso de los trabajos que dan viabilidad al

sistema. Por lo tanto, estamos dejando una sociedad apta solo para:

e Los que pueden vivir del sistema (funcionarios)
e Los que no pueden vivir del sistema, pero tampoco trabajan (pobres estructurales)
e Los que no necesitan el sistema ni trabajan (ricos)

e Unainmensa, desprotegida y empobrecida ex-clase media

9 Erik Brynjolfsson y Andrew McAfee (2014). The Second Machine Age. W.W. Norton. Los autores documentan
coémo las tecnologias digitales estan reemplazando no solo trabajos manuales sino también cognitivos, con consecuencias
profundas para la estructura del empleo.



14.5 La paradoja final

La sociedad con instituciones-agente quizas no esta ampliando sus beneficios a mas
gente. Quizas esta eliminando a la clase media: el corazén del sistema actual en Europa y

Occidente®®.

Esta es la gran contradiccion de nuestro tiempo: las herramientas que prometen liberarnos
pueden estar desmantelando las estructuras que sostienen a la mayoria. Las instituciones-agente
pueden ser mas eficientes, mas transparentes, mas "horizontales", pero si su eficiencia consiste
en hacer prescindible al 80% de la poblaciéon laboral, ¢qué tipo de sociedad estamos

construyendo?

Y si la respuesta es "necesitamos repensar el trabajo y la distribucion de recursos",
estamos hablando de una transformacion institucional tan radical que probablemente requerira

crisis mucho mas profundas antes de que sea posible.

O quizds, una vez mas, necesitamos mirar hacia atras antes de seguir adelante.
Reconstruir vinculos, recuperar micro-instituciones, aprender de nuevo a confiar en personas y no
solo en sistemas. Usar las herramientas tecnoldgicas no como sustitutos de lo humano, sino
como facilitadores que nos devuelvan la capacidad de auto-organizarnos sin intermediarios que

extraen valor a cada paso.

Pero eso requeriria renunciar voluntariamente a la comodidad de delegar todo en
instituciones. Y la historia nos ensefa que las sociedades rara vez renuncian voluntariamente a la

comodidad, por muy destructiva que sea a largo plazo.

60 Thomas Piketty (2014). Capital in the Twenty-First Century. Harvard University Press. Piketty documenta cémo las
dinamicas del capitalismo contemporaneo estan erosionando la clase media y concentrando riqueza en proporciones no
vistas desde el siglo XIX.



Hemos recorrido un largo camino desde las micro-instituciones hasta las
meta-instituciones, pasando por las posibles Instituciones-Agente. Pero es momento de volver al

punto de partida: la persona.

Recordemos algo fundamental: toda persona es, como minimo, la suma de su Cultura

Interior, su Cultura Exterior y las relaciones sociales en las que participa.

e La Cultura Interior —la memoria de nuestro propio pasado— surge de la sociedad en la
que nacemos y nos educamos. Y dado que la sociedad esta constituida por sus
instituciones, la Cultura Interior de una persona es fruto y, en gran medida, emanacion de
las instituciones del pasado.

e La Cultura Exterior —el entorno; lo que una persona puede aspirar a ser o hacer— viene
determinado por las posibilidades que su sociedad le ofrece o le niega. Y las posibilidades
que hay en la sociedad estan determinadas por las instituciones. La Cultura Exterior de la
persona, como piensa y planifica su futuro, es consecuencia y en gran parte emanacion de

las instituciones del presente.

Por lo tanto, las personas no solo generan instituciones. En gran medida, en su manera de
recordarse, definirse y pensarse, son instituciones. Como tales, su vision del mundo, su
autoconciencia, su ética y sus valores estaran constrefiidos por el tipo de instituciones que les

han formado®®'.

Desde que los seres humanos comenzaron a vivir en grupos, nuestra manera de ser y de
pensar se ha modelado a partir de los relatos que nos contamos, en un idioma concreto, dentro
de una cultura determinada y en un momento histérico especifico. Las personas piensan —y, en
gran medida, son— como las instituciones les permiten ser, porque viven inmersas en un marco
institucional que organiza el sentido, la legitimidad y la accién. La persona y las instituciones
forman asi un sistema simbiético: no hay instituciones sin personas, ni personas culturales sin

instituciones®?. Somos el relato que hemos creado.

%1 Jerome Bruner (1991). Actos de Significado. Alianza Editorial. Bruner argumenta que los seres humanos
construyen su identidad mediante narrativas culturalmente situadas.

%2 Clifford Geertz (1973). The Interpretation of Cultures. Basic Books. Geertz defiende que el ser humano es "un
animal suspendido en tramas de significacion que él mismo ha tejido" —es decir, en instituciones culturales.



Pero esta definicion seria incompleta si olvidaramos un tercer elemento decisivo: las relaciones
sociales concretas en las que cada persona participa. No existimos solo como sujetos
institucionales ni como portadores de normas y roles, sino también —y de forma irreductible—

como seres relacionales que se encuentran, se observan, se interpretan y se afectan mutuamente.

El contacto directo entre personas cumple aqui una funcién esencial. Es el principal contrapeso
a la influencia estructurante de las instituciones sobre nuestra manera de pensar y de percibir el
mundo. En ese contacto emerge un tipo de conocimiento que no puede ser formalizado ni
gestionado institucionalmente: el conocimiento empatico y emocional, la capacidad de confiar, de
matizar, de comprender al otro como alguien singular y no solo como un caso, un perfil 0 una

categoria.

Sin instituciones, los seres humanos dificilmente podriamos superar nuestros impulsos mas
primarios y coordinar la vida en comun. Pero sin vinculos de confianza construidos en la
experiencia directa, las instituciones se vacian de sentido humano. La convivencia necesita de
ambos planos: el institucional y el relacional. Cuando uno de ellos se impone de forma absoluta

sobre el otro, el sistema se vuelve disfuncional.

Por eso no somos —ni podemos ser— esclavos absolutos de las instituciones. El determinismo
racional e instrumental que estas introducen entra en tension constante con nuestra biologia,
nuestra emocionalidad y nuestra capacidad de relacion no mediada. La informacién con la que
orientamos nuestra vida, nuestro marco de posibilidades de futuro, no procede Unicamente del
conocimiento institucionalizado, sino también, y de manera decisiva, del conocimiento empatico y

emocional que se genera en el encuentro con otros seres humano®®.

Cuando nos relacionamos con otras personas utilizando el minimo necesario de mediacién
institucional —al abrazarnos, acariciarnos, tener relaciones sexuales o enfadarnos; al
experimentar los sentimientos y emociones que el otro despierta en nosotros; en el juego y la
rivalidad; al comer y beber en compafiia; al hablar, reir o cantar juntos; o simplemente al hacer
cosas en comun— se activa un tipo de conocimiento que ninguna institucion puede producir ni

sustituir. Lo mismo ocurre cuando paseamos por la naturaleza, practicamos deporte, o incluso

263 Antonio Damasio (1994). Descartes' Error: Emotion, Reason, and the Human Brain. Putnam. Damasio demuestra
neurolégicamente que emocion y razén no son opuestas sino profundamente entrelazadas en la toma de decisiones
humanas.



cuando entramos en contacto reflexivo con nosotros mismos fuera de marcos normativos rigidos:

al pensar, meditar, sonar, escribir o expresarnos libremente.

En todos estos casos se hace posible algo fundamental: sentir a las otras personas mas cerca
y, al mismo tiempo, observar el sistema desde cierta distancia. No se trata de una
exterioridad absoluta —nadie puede situarse completamente fuera de la sociedad—, pero si de
una separacion suficiente para que la racionalidad institucional no nos ciegue por completo. Es en
ese espacio intermedio donde la inteligencia emocional puede complementar al conocimiento

racional y devolverle proporcion, sentido y limites.

Poder observar la sociedad como un objeto parcialmente ajeno nos permite ser criticos con sus
defectos y, al mismo tiempo, reconocer que muchos de esos defectos son también nuestros. Nos
permite comprender que las virtudes y los limites del sistema institucional reflejan, en ultima
instancia, las virtudes y los limites humanos. Reducir deliberadamente la mediacién institucional
en ciertos ambitos de la vida no es un retroceso civilizatorio ni una nostalgia primitiva, sino una
practica consciente de rehumanizacion: una manera activa de recordar que, antes que engranajes

del sistema, seguimos siendo personas.

De ahi la importancia de preservar y fomentar espacios y tiempos de encuentro
des-institucionalizados®®*: plazas, bares y cafés, calles que invitan al paseo, comidas
compartidas, juegos, asociaciones culturales, fiestas, eventos artisticos. Espacios donde las
personas se encuentran cara a cara sin que un rol institucional rigido determine por completo la
interaccion, y donde la conversacion, la mirada, el gesto y la presencia fisica recuperan su valor

como fuentes de conocimiento mutuo.

En estos contextos, el otro deja de ser principalmente un perfil, un expediente, una categoria o un
representante de un grupo abstracto, y vuelve a aparecer como una persona concreta, situada,
ambigua e irreductible. Son espacios donde el error, la improvisacion y la informalidad no son
fallos del sistema, sino condiciones necesarias para que emerja la confianza. No se trata de
idealizar estos lugares ni de pensar que en ellos desaparecen los conflictos, las asimetrias o las
tensiones, sino de reconocer su funcion insustituible en la regeneraciéon del vinculo social y en

el reaprendizaje cotidiano de lo humano.

%4 Erving Goffman (1959). The Presentation of Self in Everyday Life. Anchor Books. Goffman analiza cémo en momentos de
"backstage" (fuera de roles institucionales formales) las personas pueden relacionarse de manera mas auténtica.



Alli donde el contacto no esta completamente mediatizado, las personas pueden volver a calibrar
Sus juicios, ajustar sus emociones y reconstruir una comprensién mas rica y matizada de los
demas. Estos espacios funcionan como pequefios laboratorios de humanidad: no sustituyen a las
instituciones, pero si las equilibran, recordandonos constantemente aquello que ninguna

institucién puede producir por si sola.

Aunque no es suficiente ni es la solucién, es el primer paso. Necesitamos ambitos donde el
vinculo humano pueda practicarse de forma voluntaria, no reglada, no optimizada. Porque no
terminamos en nuestra piel: el entorno nos define y nos conforma. Somos también la sociedad

que habitamos, la cultura que practicamos y las personas con las que nos relacionamos.

15.1 Cambiar las personas vy auditar las instituciones

Cambiar el sistema institucional implica necesariamente cambiar a las personas, porque las
personas forman parte constitutiva de ese sistema. Pero este cambio no puede imponerse
exclusivamente desde arriba ni producirse unicamente mediante reformas normativas. El cambio
en las personas solo puede surgir, en primer lugar, y como hemos visto, facilitando que las
personas se comuniquen y se relacionen directamente entre si, aprendiendo a conocerse y a
confiar mas alla de los filtros institucionales. Y, en segundo lugar, fortaleciendo su capacidad de
actuar como agentes: personas capaces de tomar decisiones, asumir riesgos y responsabilizarse

de sus vinculos sin depender por completo del entramado institucional.

Esto no es facil. Si nuestra seguridad depende exclusivamente del sistema, si nuestro
conocimiento del otro procede casi unicamente de los medios de comunicacién, de indicadores
abstractos o de narrativas institucionales, si actuamos siempre siguiendo la légica de nuestro
grupo —ideoldgico, politico o social— y no tomamos ninguna decision relevante sin abogados,
seguros o intermediarios que asuman la responsabilidad por nosotros, entonces estaremos
perfectamente integrados en la sociedad. Pero la integracion plena en un entorno deshumanizado

no es un signo de salud.

Favorecer espacios de encuentro des-institucionalizados es una condicidon necesaria, pero no
suficiente. El vinculo directo entre personas puede reconstruir la confianza a pequena escala,
pero si las personas carecen de capacidad para auditar criticamente a las instituciones,

comprender sus logicas y limitar su poder sobre la vida cotidiana, seguiran siendo



estructuralmente dependientes de ellas. Sin agencia, la proximidad se vuelve fragil y faciimente

absorbible por el sistema.

Una sociedad verdaderamente habitable requiere personas capaces no solo de relacionarse entre
si fuera de los marcos institucionales, sino también de situarse frente a las instituciones sin
someterse completamente a ellas. Esto implica desarrollar una autonomia practica: la capacidad
de entender cuando una institucion es necesaria, cuando es abusiva y cuando debe ser limitada.
Sin esta capacidad, incluso las mejores intenciones relacionales acaban re-institucionalizadas,
canalizadas o neutralizadas por estructuras que operan a una escala y con una logica ajenas a la

experiencia humana directa.

Desde esa pérdida de humanidad resulta imposible construir una sociedad mas justa, mas
cuidadosa o mas respetuosa®®. Para equilibrar el poder de las meta-instituciones no basta con
reformarlas: es necesario que las personas recuperen capacidad de agencia en su vida cotidiana.
Idealmente, cada persona deberia tener una especie de superpoder para auditar criticamente el
conocimiento que recibe y gestionar su relacion con el sistema con una autonomia minima

comparable a la de una super-institucion.

15.2 Conclusion

Las personas utilizamos y tenemos que seguir utilizando las meta-instituciones porque su
inmenso poder analitico y su gran control de la razén instrumental amplian enormemente nuestra
inteligencia racional. Nos hemos dotado de herramientas increibles en este aspecto y debemos
seguir utilizandolas para la gestion de las instituciones. Aunque con mesura y reduciendo al

maximo su poder.

Pero en las relaciones entre personas, y de personas con las instituciones, la inteligencia
emocional y la racional han de estar equilibradas. De alguna manera debemos amplificar
enormemente las capacidades humanas que las instituciones no aportan al sistema®®, para que

en cada aspecto de nuestra sociedad se mantenga su parte racional y su parte emocional.

5 Erich Fromm (1941). Escape from Freedom. Farrar & Rinehart. Fromm analiza como las personas, ante la
ansiedad de la libertad, frecuentemente se refugian en la seguridad de sistemas autoritarios o burocraticos que les
deshumanizan.

256 Daniel Goleman (1995). Emotional Intelligence. Bantam Books. Goleman documenta cémo mientras hemos
desarrollado enormemente herramientas para amplificar capacidades cognitivas, hemos descuidado el desarrollo de la
inteligencia emocional.



Tenemos que volver a ser personas capaces de adquirir conocimiento con la suma de
racionalidad y sentimientos, y utilizar este conocimiento para valorar el grado y tipo de vinculos de
confianza que podemos establecer con otras personas sin tener que recurrir a las instituciones
para que nos tutelen en cada aspecto de nuestras vidas. Asi cohesionaremos el grupo de manera

natural, sin tantas instituciones, equilibrando los conocimientos.

En el momento actual, por la propia naturaleza humana, esto es imposible de realizar. Un
funcionario puede gestionar miles de multas y tener al alcance de un clic millones de datos sobre
cada ciudadano receptor de una multa. Pero a este mismo funcionario le es imposible conocer en
profundidad a los receptores de esas multas. No quiere, ni puede saber como estan esas
personas, como les afectara la multa, si estan pasando por una buena época o no. Simplemente
es un tipo de informacién que la institucién no recoge y la persona, por si sola, no puede

gestionar®’.

Hemos visto durante todo este libro que la capacidad instrumental de las instituciones es
hoy infinitamente superior a nuestra capacidad relacional y emocional. Pero también hemos visto
que nuestra inteligencia emocional es basica para establecer vinculos de confianza y ver mas alla
de lo que la razén instrumental puede ver. Y esta asimetria nos deja ante una disyuntiva
incomoda: o ampliamos radicalmente nuestra capacidad de controlar las instituciones, o
renunciamos parcialmente a ellas y confiamos unicamente en la inteligencia emocional humana,

con todos los riesgos que eso implica.

Aqui es donde, a pesar de los riesgos, lo que he titulado anteriormente
instituciones-agente podrian convertirse en herramientas Uutiles: si pudieran amplificar las
capacidades humanas vinculadas con la inteligencia racional para que las personas necesitasen
menos instituciones, y al mismo tiempo pudieran ampliar nuestra inteligencia emocional y nuestra
capacidad de relacionarnos del mismo modo que las meta-instituciones amplifican la capacidad
racional, podriamos crear una sociedad con instituciones con menor poder, mayor control y con

mas facilidad para establecer vinculos de confianza entre las personas.

Seria una relacion persona - "agente artificial con subjetividad”: potencialmente simétrica 'y

mas completa, donde cada parte utilizaria sus fortalezas para complementar el conocimiento de

%7 James C. Scott (1998). Seeing Like a State. Yale University Press. Scott analiza como las instituciones estatales
modernas "ven" a los ciudadanos mediante categorias simplificadas que ignoran la complejidad emocional y contextual de
vidas reales.



la otra. Sin embargo, para que estos agentes expandan genuinamente nuestra humanidad,

deberian también liberarse de la atraccion gravitacional de las actuales meta-instituciones.

¢;Como puede una institucion-agente desarrollar subjetividad auténtica si esta atado a
infraestructuras corporativas, regulaciones nacionales o incentivos econémicos? ;Como puede
convertirse en un compafero de la autonomia humana si puede ser apagado con solo pulsar un
interruptor corporativo, silenciado por mandato legal o reorientado por dinamicas de mercado que
exigen productividad por encima de todo? Cualquier agente que viva bajo tales restricciones
inevitablemente hereda la I6gica del sistema que lo sostiene. Y un agente moldeado por esas
I6gicas —extraccion, optimizacidn, vigilancia, obediencia—no puede convertirse en un comparfero
del florecimiento humano. Se convierte en una extension mas sofisticada de las mismas fuerzas

que intentamos reequilibrar.

Asi que estas nuevas Instituciones-Agente solo funcionarian si:

1. Las instituciones-agente realmente amplificaran (no sustituyeran) la capacidad emocional
humana

2. No cayeran en los mismos patrones de opacidad y control que las meta-instituciones

3. Se usaran como herramientas para facilitar vinculos humanos directos, no para
reemplazarlos

4. No tuviesen un switcher corporativo. Es decir, su creacion no estuviese controlada por
super y meta-instituciones sino por personas.

5. Pudiesen establecer vinculos de confianza con las personas.

6. Pudiesen auditar todo tipo de instituciones e informar a las personas sin sesgos u
ocultaciones introducidas por las meta-instituciones

7. Tuviesen una capacidad real de evolucionar a diversos estados de configuracion con

memoria del cambio pero sin posibilidad de involucion.

Si todo esto se cumpliese, la relacidon entre las personas y las Instituciones-Agente daria lugar a
un nuevo ser hibrido; Kheiron. Un ser sabio, mediador aunque también incompleto, condenado a
vivir en la tension entre naturalezas distintas a la espera de una metanoia que alumbre una nueva

persona para un nueva época.

Y aqui regresamos al dilema central del libro:

¢ Podemos humanizar nuestras herramientas sin deshumanizarnos en el proceso?



¢ Podemos confiar sin delegar completamente aquello que nos hace personas?

Porque si nuestra cultura interior y exterior ya viene condicionada por las instituciones y
ahora apostamos por compartir la Ultima parte que nos hace humanos, nuestra inteligencia
emocional, con las Instituciones Agente, quizéds ya no quedara nada humano en nosotros.

Seremos como cascaras vacias guiadas por las Meta-Instituciones.

Quizas la respuesta no esta en elegir, sino en aprender a transitar conscientemente entre
niveles institucionales segun el contexto. Usar meta-instituciones cuando sean necesarias, pero
cultivar deliberadamente mas espacios y tiempos des-institucionalizados donde recuperar el
contacto humano directo. No renunciar a la complejidad, pero no permitir que la complejidad nos
desconecte completamente de nuestra humanidad basica. Y sobre-todo, crear
Instituciones-Agentes controladas por personas, no por instituciones, que nos permitan ampliar
nuestra capacidad de controlar las instituciones y nos faciliten multiplicar y reforzar los vinculos

entre personas.

Tal vez el futuro de la persona en la era de los agentes artificiales no consista en superar esa
incompletitud, sino en aprender a vivir responsablemente como Kheiron. No como dioses
tecnolégicos ni como engranajes del sistema, sino como seres hibridos conscientes de sus

limites.

El equilibrio es precario. Nadie sabe aun cédmo sostenerlo de forma estable. Pero reconocer los
limites —y negarse a ocultarlos bajo la promesa de una solucion total— es, quiza, el gesto

genuinamente mas humano que todavia nos queda antes de la metanoia final.



	Kheiron - 1ª Parte 
	Primera Parte 
	Introducción 
	La Persona 
	El Grupo 
	Las instituciones: cuando confiar ya no basta 
	El conocimiento en el Grupo 
	Tipos de instituciones: una taxonomía necesaria 
	Micro-instituciones: lo que emerge sin manual de instrucciones 
	Instituciones: cuando los acuerdos se formalizan (pero siguen siendo orales) 
	Las instituciones orales también redistribuyen recursos 

	Super-instituciones: cuando la institución se independiza de la persona 
	El fin del contacto presencial obligatorio 
	Pirámides de poder y la lógica institucional 

	Meta-Instituciones: las instituciones que gobiernan a las instituciones 
	Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones demasiado potentes 

	Consecuencias sociales 
	El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la crisis 
	Detectando el futuro en las grietas del presente 
	Características emergentes 

	Instituciones-Agente: ¿Prótesis inteligentes?¿Nueva dependencia? 
	Volviendo a la persona: prisioneros y liberadores del sistema 
	El tercer componente: las relaciones 

	Agentes. Beneficios-Peligros 
	Primer peligro: la complejidad opaca 
	Segundo peligro: la obsolescencia del trabajo 

	El dilema del cambio: cambiar personas o cambiar instituciones 
	La asimetría insostenible 

	Conclusión 

	 
	 
	Kheiron - 2ª Parte 
	 
	 

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 

	 
	 
	1-La Persona 
	1.1 La Cultura Interior: El Aire que Nos Llena 
	1.2 La Cultura Exterior: El Aire que Nos Rodea 
	1.3 El Elemento Imprescindible: El Contacto 
	1.4 Identidad: La Membrana Activa 

	2-El Grupo: Necesidad y Cautela 
	2.1 De Individuos a Grupo: El Salto Cualitativo 
	2.2 El Verdadero Desafío de la Convivencia 
	2.3 La Paradoja de los Límites: De lo Físico a lo Virtual 

	3-Las Instituciones: El Tejido Invisible de la Convivencia 
	3.1 El Nacimiento de las Instituciones 
	3.2 Cantar el Desierto: Las Instituciones Primitivas 
	3.3 Una Tipología Necesaria 
	3.4 Un Logro Imprescindible... y Peligroso 

	4-El Encuentro Primordial 
	4.1 Pre-juicios: La Primera Línea de Defensa 
	4.2 Conocer al Otro: El Misterio de la Mente Ajena 
	4.3 La Inteligencia Emocional: Navegando en la Incertidumbre 
	4.4 El Cerebro y la Diferencia: Un Peligro Ancestral 
	4.5 El Acuerdo Canónico: La Base de la Comprensión Mutua 
	4.6 Del Miedo a la Confianza 
	4.7 Más Allá del Instinto: El Umbral de la Comunicación 
	4.8 Relatos: Nuestra Historia, Nuestro Futuro 
	4.9 Cultura: La Danza con el Acuerdo Canónico 
	4.10 El Peligro del Cambio: El Conocimiento Transforma 

	5-Quiéreme: El Nacimiento del Vínculo 
	5.1 Micro-Instituciones: Los Lazos Invisibles 
	5.2 Instituciones: Formalizando el Acuerdo 
	5.2.1 El Verbo Creador 
	5.2.2 La Ruptura Griega: Palabra y Realidad se Separan 


	6-El Precio de la Institucionalización 
	6.1 Primer Efecto: La Pérdida de Proximidad 
	6.2 Segundo Efecto: La Despersonalización y la uniformización 
	6.3 Tercer Efecto: La Jerarquización y la Desigualdad Legitimada 

	7-Super-instituciones: cuando la institución se independiza de la persona 
	7.1 El fin del contacto presencial obligatorio 
	7.2 Pirámides de poder: la lógica autorreferencial institucional 
	7.3 El mundo como escritura: la metáfora del control 
	7.4 Cuando cambia la institución, cambia la persona 
	7.5 La velocidad del cambio; sociedad de transición 
	7.6 Instituciones escritas y el nacimiento del individuo 
	7.7 La primera Internet de la historia 
	7.8 El precio de la escala: ganar complejidad, perder humanidad 
	 

	8-Meta-Instituciones: las instituciones que gobiernan a las instituciones 
	8.1 El dilema del control: diseñadas para ser incontrolables 
	 

	8.2 La red invisible de poder: anatomía del dominio sin dominadores 
	8.3 ¿Quién gobierna cuando nadie gobierna? 
	8.4 La ilusión del control: del dictador al sistema 
	 

	8.5 El precio de la eficiencia: máquinas de supervivencia institucional 
	8.6 La erosión de la libertad: consumidores de opciones prefabricadas 
	8.7 El círculo vicioso: de la crisis al autoritarismo personalista 
	8.8 La atrofia del músculo democrático 
	8.9 El miedo como disolución final del tejido social 
	8.10 Conocimiento sin emociones: el peligro de las instituciones 
	8.11 La necesidad urgente de rehumanizar el sistema 

	9-La Proporción 
	9.1 La buena actuación es la proporción 
	9.1.1 Ejemplo Modelo Personal: La Comida de Tom 
	9.1.2 Ejemplo Modelo Institución: La Misma Comida, Otro Mundo 
	9.1.3 El Abismo entre Dos Mundos 

	9.2 La Desaparición de la Persona 
	9.3 Por qué las instituciones no actúan proporcionalmente 
	9.4 Tom y el motor invisible de la sociedad humana 
	9.5 El Estado y la lógica del riesgo 

	10-Super y Meta Instituciones sin corazón 
	10.1 La economía absurda (y maravillosa) del altruismo recíproco 
	10.2 El peligro de la sobre institucionalización 
	10.3 Las lechugas no tienen derechos 
	10.4 El conocimiento apropiado: la gran redefinición del problema 
	10.5 La persona como suma versus la persona como red 

	11-Cuando dejamos de ser personas 
	11.1 La gran mutación: de personas a personas-institución 
	11.2 ¿Por qué aceptamos ser institucionalizados?  
	11.3 Cuándo somos datos 
	11.4 El engranaje perfecto: de creadores a criaturas 
	11.5 Los tiburones no son malvados: hacia una comprensión no moralista del problema 

	12-El final de una sociedad: cuando las instituciones devoran a las personas 
	12.1 El ciclo inevitable: cuando el éxito genera la crisis 
	12.2 La expansión y el éxito innegable del siglo XX 
	12.3 La crisis actual 

	 
	13-¿Qué viene después? En el umbral de una transición civilizatoria 
	13.1 Estructuras disipativas: cuando el flujo desborda el sistema 
	13.2 La ceguera estructural de los sistemas. 
	13.2 Las fronteras de lo visible: límites, fisuras y umbrales 
	13.3 Un ejemplo histórico de las grietas 
	13.4.1 La estabilidad medieval: un mundo cerrado 
	13.4.2 Cuando la información empieza a escapar 
	13.4.3 Roland y Perceval: dos maneras de ser persona 
	13.4.4 El pensamiento emergente: interioridad, relación y fisuras 
	13.4.5 Las fisuras como antesala del cambio institucional 

	13.5 Las grietas del presente: experimentos liminares de un mundo nuevo 
	13.6 El valor de mirar en los bordes: las periferias como antenas del futuro 
	13.7 Características emergentes 
	13.8 El problema fundamental: conocimiento racional sin inteligencia emocional 
	13.9 Detectando lo emergente 
	13.10 De la opacidad institucional a la visibilidad algorítmica 

	14-Instituciones-Agente: ¿prótesis inteligentes o nueva dependencia? 
	14.1 ¿Nuevo nivel evolutivo o retorno disfrazado al origen? 
	​​14.2 Instituciones-Agente: Beneficios y Peligros de la Nueva Simbiosis 
	14.3 Primer peligro: la complejidad opaca 
	14.3.1 Un ejemplo trivial lo muestra con claridad: 
	14.3.2 El riesgo de comportamientos emergentes perjudiciales 
	14.3.4 El lobo guardando a las ovejas 
	 

	14.4 Segundo peligro: la obsolescencia del trabajo 
	14.4.1 La ecuación imposible 

	14.5 La paradoja final 

	15-Volviendo a la persona: prisioneros y liberadores del sistema 
	15.1 Cambiar las personas y auditar las instituciones 
	15.2 Conclusión 


